
opusdei.org

Razmatranje: utorak
3. tjedna adventa

Razmišljanje za meditaciju u
utorak trećeg tjedna Došašća.
Predložene teme su: poniznost i
ponos; ljubav očitovana u
konkretnim djelima;
prispodoba o dva sina.

– Poniznost i ponos

– Ljubav očitovana u konkretnim
djelima

– Prispodoba o dva sina



ZA SAMO nekoliko dana kleknut
ćemo pred Djetetom u betlehemskim
jaslama. Tamo ćemo s divljenjem
promatrati neizmjernost Božje
ljubavi u novorođenčetu.
Utjelovljenje nas uči putu do veličine,
koja nije ništa drugo nego učiniti
sebe malima. Sveti Pavao lijepo
izražava poniznost tog Sina koji je,
budući da je Bog, "ponizio samoga
sebe, uzevši lik sluge" i "ponizio
samoga sebe postavši poslušan do
smrti" (Fil 2,7-8). To je tajna koju nas
naš Spasitelj uči svakog Božića. Riječ
koja je postala tijelom pokazuje nam
da Gospodar svemira pobjeđuje u
poniznosti. Upravo zbog tog
samoponiženja, "Bog ga je uzvisio na
najviše mjesto i dao mu ime koje je
iznad svakog imena, da se na ime
Isusovo prigne svako koljeno" (usp.
Fil 2,9-10).

U prvom čitanju nalazimo žestok
poziv proroka Sefanije na obraćenje.
On optužuje Jeruzalem za oholost i



pobunu jer „nije slušao glas, niti je
prihvaćao pouku, nije se uzdao u
Gospodina niti se približio svom
Bogu“ (Sefanija 3,2). Naprotiv, tvrdi u
svom proročanstvu, narod se hvalio
svojom arogancijom i likovao na
svetoj gori (usp. Sefanija 3,11). Ista ta
kušnja ostaje kada „oholi uzalud
pokušavaju svrgnuti Boga, koji je
milosrdan svim stvorenjima, kako bi
se sami smjestili“[1].

Kako bi prenio svoju Očinsku ljubav,
Bog čeka da čovječanstvo slobodno
prepozna sebe kao stvorenje u
potrebi. Gospodin je vrlo zadovoljan
molbom koju upućujemo u Molitvi
nad prinosima na današnjoj misi:
„Neka te molitve i prinosi našeg
siromaštva ganu, Gospodine, i daj
nam, videći nas bespomoćne i bez
vlastitih zasluga, suosjećajno priskoči
u pomoć“[2]. Moramo često moliti
Gospodina da nas udalji od napasti
ponosa, jer „ako nas uspije uhvatiti
svojim mnogim zabludama“,



istaknuo je sveti Josemaría,
„napadnuta osoba oblači se u privid,
postaje prazna i nadima se poput
žabe u basni, koja je napuhala trbuh,
hvaleći se, dok nije pukla“[3]. Koliko
je drugačiji stav Boga koji, došavši na
zemlju, postaje krhko Dijete, kojem je
potrebna svaka pomoć, nesposoban
da se nasilno nametne drugima, kako
bi put do njegovih jasli bio blag za
sve.

„DUŠA moja u Gospodinu se hvali;
neka čuju ponizni i neka se raduju!
Slavite Gospodina sa mnom, zajedno
uzvisujmo ime njegovo“ (Psalam
34,3-4). Poniznost „nam pomaže da
istovremeno spoznamo svoju
malenost i svoju veličinu“[4]. Sveti
Josemaría nazivao je poniznost
dobrom osobinom stvorenja koje
poznaje ljubav koju je Bog u njega
stavio. Njezin glavni neprijatelj je



loša osobina, plod ponosa: slavljenje
sebe umjesto slavljenja Gospodina.

Srce koje zna da je blagoslovljeno
tolikim milostima s neba nastoji
velikodušno odgovoriti Gospodinu,
jer „ljubav se ljubavlju vraća“[5]. Nije
moguće voljeti općenito, niti je ljubav
ono što ostaje samo u dobrim
namjerama. Ljubav je utjelovljena u
konkretnim djelima koja otkrivaju
nešto od onoga što se događa u srcu
onoga koji ljubi. Ljubav koja ne
ostavlja traga u detaljima, u izrazima
naklonosti, može postupno
izblijedjeti ili ostati mala, bez
iskustva istinske radosti. „U večer
života bit ćemo suđeni po ljubavi“,
rekao je sveti Ivan od Križa, jer
ljubav potvrđuje vrijednost naših
djela.

Moglo bi se reći da ljubav ima dvije
temeljne karakteristike: sklonija je
davanju više nego primanju; i nastoji
se više manifestirati djelima nego



riječima. „Kad kažemo da se više radi
o davanju nego o primanju, to je zato
što je ljubav uvijek zarazna, uvijek
zarazna i prima je ljubljeni“[6]. I
„kada kažemo da se više radi o
djelima nego o riječima“, to je zato
što „ljubav uvijek daje život, čini da
stvari rastu“[7]. Dobar način da
procijenimo svoju ljubav prema
Bogu mogao bi biti da se zapitamo
kako služimo i pokušavamo usrećiti
one koji su nam najbliži, „jer tko ne
ljubi svoga brata i sestru koje je
vidio, ne može ljubiti Boga kojeg nije
vidio“ (1. Ivanova 4,20). Ljubav
prema Bogu i ljubav prema
bližnjemu su nerazdvojne; one su
poput dvije strane iste medalje.
„Nema sigurnijeg puta do Boga od
ljubavi prema bližnjemu“[8], rekao je
sveti Augustin, jer je „ljubav prema
bližnjemu poput gnijezda Božje
ljubavi“[9], to je mjesto gdje ona
raste.



U DANAŠNJEM Evanđelju, naš
Gospodin nam priča priču o dva sina
(Mt 21,28-32). Njihov otac ih zamoli
da idu raditi u obiteljski vinograd, a
braća imaju vrlo različite reakcije.
Prvi odgovara pobunom i
nepoštovanjem: "Ne želim." Drugi,
naizgled poslušniji, kaže da hoće.
Nakon početnog ispada, sin koji je
rekao ne predomisli se, pokaje se i
ode raditi u vinograd. Sin koji je
rekao da, s druge strane, ne ide na
svoj zadatak. Prvi, zaključuje Isus,
pada zbog slabosti, ali, ohrabren
vjerom, ustaje i sluša Oca. Nasuprot
tome, drugi nije vjeran svom
obećanju i predstavlja vođe naroda
koji časti Boga "usnama, ali im je srce
daleko od mene" (Iz 29,13; Mt 15,8).

U ovoj prispodobi Isus progovara i
našim srcima. Svakako pronalazimo
nešto od ponašanja svakog od ovih
sinova u vlastitim životima. Često su
naše namjere izvrsne, ali zbog
slabosti ne uspijevamo ostvariti svoje



dobre želje. A u mnogim se prilikama
događa suprotno: nakon početne
reakcije pobune, ispravljamo se i, uz
pomoć milosti, s ljubavlju
prihvaćamo Božju volju. Oba stava
su uobičajeno prisutna u našoj
unutarnjoj borbi i moramo ih dobro
razumjeti kako bismo znali reagirati
u svakoj situaciji. Mogli bismo
zamisliti i postojanje trećeg sina:
onoga koji kaže: "Da, idem", i čija
djela uvijek potvrđuju njegove riječi.
Taj sin - vjeran u svakoj situaciji -
zapravo je Isus Krist, koji nas poziva
da uđemo u njegov pokret ljubavi
prema Ocu.

U današnjoj molitvi možemo reći
Bogu: Kako žudim biti dijete poput
Isusa! Dijete koje odgovara s da! A
kada nismo, tada dolazi trenutak da
zamolimo Gospodina da bude strpljiv
s nama. Popuštanje obeshrabrenju
bio bi znak ponosa; to bi nam dalo do
znanja da polažemo nadu u sebe, a
ne u Boga. Znajući vlastitu slabost,



sveti Josemaría jednostavno je molio:
„Gospodine, Ti koji si izliječio tolike
duše, daj da te, kada te držim blizu
svog srca ili te promatram u
Svetohraništu, prepoznam kao
Božanskog Liječnika“ [10]. Ova
ponizna molba dat će nam mir i,
držeći se za ruku naše Majke,
ponovno ćemo ustati s nadom.

[1] Sv. Josemarija, Prijatelji Božji, br.
100.

[2] Molitva nad darovima, utorak
trećeg tjedna došašća.

[3] Sv. Josemarija, Prijatelji Božji, br.
100.

[4] Isto, br. 94.

[5] Narodna poslovica.

[6] Franjo, Homilija, 27. lipnja 2014.



[7] Isto.

[8] Sv. Augustin, O moralu Katoličke
Crkve, I, 26, 48.

[9] Sv. Augustin, Isto, I, 26, 5.

[10] Sv. Josemarija, Susret s Kristom,
br. 93.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/meditation/razmatranje-utorak-3-

tjedna-adventa/ (29.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-utorak-3-tjedna-adventa/
https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-utorak-3-tjedna-adventa/
https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-utorak-3-tjedna-adventa/

	Razmatranje: utorak 3. tjedna adventa

