
opusdei.org

Razmatranje: subota
nakon Bogojavljenja

Neka razmišljanja koja mogu
pomoći našoj molitvi u ovim
posljednjim danima božićnog
vremena.

Krštenje za očišćenje naših
grijeha

Ivan Krstitelj vodi svoje
sljedbenike Isusu

Voditi ljude Kristu

U DANAŠNJEM EVANĐELJU vidimo
Isusa u Jeruzalemu s njegovim

• 

• 

• 



učenicima: i krstio je (Iv 3,22).
Krštenje kao obred očišćenja od
grijeha bilo je predočeno u Starom
zavjetu mnogim znacima: Noina
arka, prolazak kroz Crveno more,
prelazak Jordana… Sam Isus, iako
mu to nije bilo potrebno, otišao se
krstiti kako bi pokazao svoju
solidarnost s onima kojima je
potrebno otkupljenje: Njega koji ne
okusi grijeha Bog za nas grijehom
učini da mi budemo pravednost Božja
u njemu. (2 Kor 5,21).

Sveti Pavao povezuje Isusovo
krštenje s njegovom smrću: koji smo
god kršteni u Krista Isusa, u smrt smo
njegovu kršteni. (Rim 6,3). Zapravo,
ovako se Isusovo krštenje prikazuje u
istočnoj umjetnosti i duhovnosti:
„Ikona Isusova krštenja prikazuje
vodu kao tekući grob u obliku
mračne špilje, koja je pak
ikonografski znak Hada, podzemlja
ili pakla. Isusov silazak u ovaj vodeni
grob, u ovaj pakao koji ga obavija sa



svih strana, stoga je anticipacija
njegova čina silaska u podzemlje.“[1]
I mi smo pozvani sudjelovati u
krštenju u Kristovu smrt, nositi svoj
svakodnevni križ kako bismo jednog
dana mogli uskrsnuti s Njim. To je
značenje pomirenja koje čisti ostatke
grijeha u našim životima.

Kako nas sveti Josemaría podsjeća,
ne moramo tražiti ovo pročišćenje
samo u izvanrednim stvarima:
„Pokora je točno ispunjavanje
rasporeda koji ste si sami odredili,
čak i ako se vaše tijelo opire ili vaš
um pokušava to izbjeći sanjajući
beskorisne fantazije. Pokora je
ustajanje na vrijeme i također ne
ostavljanje za kasnije, bez ikakvog
stvarnog razloga, onog određenog
posla koji vam je teži ili najteži za
obavljanje. Pokora je znati uskladiti
svoje dužnosti prema Bogu, prema
drugima i prema sebi, postavljajući
zahtjeve prema sebi kako biste
pronašli dovoljno vremena za svaki



svoj zadatak. Prakticirate pokoru
kada se s ljubavlju pridržavate svog
rasporeda molitve, unatoč osjećaju
iscrpljenosti, bezvoljnosti ili
hladnoće. Pokora znači biti vrlo
milosrdan u svakom trenutku prema
onima oko sebe, počevši od članova
vlastite obitelji. To znači biti pun
nježnosti i dobrote prema onima koji
pate, prema bolesnima.“[2]

IZMEĐU Ivanovih učenika i nekog
Židova nastade tako prepirka o
čišćenju. Dođoše Ivanu i rekoše mu:
»Učitelju, onaj koji s tobom bijaše s
onu stranu Jordana i za kojega si ti
svjedočio – on eno krsti i svi hrle k
njemu.« (Iv 3,25-26). Učenici Ivana
Krstitelja bili su razumljivo
zabrinuti, s obzirom na njihovu
naklonost i divljenje prema svom
učitelju, vidjevši kako njegov ugled
opada na štetu Isusove popularnosti.



Sasvim je prirodno da se pojavi
usporedba između dva krštenja, što
je u osnovi pitanje o Ivanovom i
Isusovom identitetu.

Ivan odgovori: “Nitko ne može sebi
uzeti ništa ako mu nije dano s neba. Vi
ste mi sami svjedoci da sam rekao:
‘Nisam ja Krist, nego poslan sam pred
njim.’” (Iv 3,27-28). Ivan ispravlja
revnost svojih učenika podsjećajući
ih na vlastito učenje i poslanje. On je
bio glas koji je najavljivao dolazak
Riječi, baš kao što prijatelj zaručnika
naviješta prisutnost zaručnika: Tko
ima zaručnicu, zaručnik je. A prijatelj
zaručnikov koji stoji uza nj i sluša ga,
klikće od radosti na glas zaručnikov.
Ta se moja radost upravo ispunila. (Iv
3,29).

„Ivan je bio veliki odgojitelj svojih
učenika, jer ih je vodio do susreta s
Isusom o kojem je svjedočio. Nije se
uzdizao, nije htio držati svoje
učenike vezanima za sebe. Pa ipak,



Ivan je bio veliki prorok, njegova je
slava bila vrlo velika. Kad je Isus
stigao, Ivan se povukao i pokazao na
njega: Za mnom dolazi jači od
mene… Ja sam vas krstio vodom, a on
će vas krstiti Duhom Svetim (Mk
1,7-8). Pravi odgojitelj ne veže ljude
za sebe, nije posesivan. Želi da
njegova djeca, odnosno učenici,
nauče spoznati istinu i da s njom
uspostave osobni odnos. Odgojitelj u
potpunosti ispunjava svoju dužnost;
pažljiv je i vjeran jer mu je cilj da
osoba koja se odgaja sluša glas istine
koji govori njezinom srcu i slijedi ga
na osobnom putu.“[3]

DANAŠNJE EVANĐELJE ZAVRŠAVA
snažnom izjavom svetog Ivana
Krstitelja, koja je postala moto
kršćana kroz povijest: On treba da
raste,



a ja da se umanjujem. (Iv 3,30).
Budući da je uzrok istočnog grijeha
bio ponos Adama i Eve, Krist nas je
otkupio poniznim prihvaćanjem
Očeve volje. Njegov primjer je put
kojim trebamo hoditi zemljom, a
moto Krstitelja je specifičan način
provođenja u djelo stvarnosti koju je
izrazio sveti Pavao: Ne živim više ja,
nego Krist živi u meni (Gal 2,20).

Sveti Josemaría je ovaj stav učinio
ključem vlastitog života i stoga je
često govorio da je njegov put
skrivanje i nestanak, kako bi samo
Isus sjao: „Otkad sam odlučio slušati
Božji glas, nakon što sam osjetio
Isusovu ljubav, osjetio sam u duši
želju da se sakrijem i nestanem; da
živim te riječi illum oportet crescene,
me autem minui (Iv 3,30) – da slava
Gospodnja raste, a ja se ne vidim.“[4]
Papa Franjo je rekao: „Ovo je pravilo
svetosti: naše poniženje, da Gospodin
raste... Razlika između heroja i
svetaca je svjedočanstvo,



nasljedovanje Isusa Krista. Ići
Kristovim putem, putem križa. Toliko
je svetaca završilo tako ponizno,
veliki sveci! I to je ujedno i put naše
svetosti. Ako ne dopustimo da se
naša srca obrate na tom Isusovom
putu – da svaki dan nosimo križ,
običan križ, jednostavan križ – i
pustimo Isusa da raste; ako ne idemo
tim putem, nećemo biti… sveci. Ali
ako idemo tim putem, svi ćemo
svjedočiti za Krista.”[5]

Dok započinjemo novu godinu,
molimo Boga da nam pomogne da
vjernije slijedimo ovaj put služenja i
poniznosti, ovo novo obraćenje kako
bismo nasljedovali Krista. Gospa je
rekla da je Bog pogledao na njezino
skromno stanje. Riječima iz današnje
mise, molimo se da, uz Marijinu
pomoć, Krist raste u nama: „Daj,
molimo, da se tvojom milošću
nađemo na slici onoga u kojem je
naša priroda sjedinjena s tobom.“[6]

https://opusdei.org/es-es/article/meditaciones-1-de-enero/#_ftn3


[1] Papa Benedikt XVI., Isus iz
Nazareta, Bloomsbury, London i New
York, 2007., str. 19.

[2] Sveti Josemarija, Prijatelji Božji,
138.

[3] Papa Benedikt XVI., Homilija, 8.
siječnja 2012.

[4] Sveti Josemarija, Pismo 29.
prosinca 1947. - 14. veljače 1966., 16.

[5] Papa Franjo, Homilija, 9. svibnja
2014.

[6] Misa u subotu (nakon
Bogojavljenja), Kolekta.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-subota-nakon-bogojavljenja/


hr-hr/meditation/razmatranje-subota-
nakon-bogojavljenja/ (9.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-subota-nakon-bogojavljenja/
https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-subota-nakon-bogojavljenja/

	Razmatranje: subota nakon Bogojavljenja

