
opusdei.org

Razmatranje:
nedjelja 3. tjedan
adventa (Ciklus A)

Razmišljanje za meditaciju na
nedjelju trećeg tjedna došašća.
Predložene teme su: istinska
radost dolazi od Isusa;
poniznost Ivana Krstitelja; mala
djela služenja za sijanje mira i
radosti.

– Istinska radost dolazi od Isusa

– Poniznost Ivana Krstitelja.

– Mala djela služenja za sijanje mira i
radosti



„RADUJTE se u Gospodinu uvijek! I
opet kažem: radujte se! Gospodin je
blizu!“ (Fil 4,4-5). U liturgiji Crkve,
treća nedjelja došašća poznata je kao 
Gaudete nedjelja ili „Nedjelja radosti“
i pozvani smo razmišljati o izvoru
naše radosti. Duboko u duši svi
žudimo za srećom. Međutim,
ponekad tu radost tražimo samo u
djelomičnim aspektima našeg života:
u posjedovanju određenih
materijalnih dobara, u društvenom
priznanju koje primamo, u stjecanju
neke vrste kvalitete ili u mirnom
obiteljskom životu. Sve je to
nesumnjivo dobro, ali sveti Pavao
podsjeća nas da te radosti dosežu
svoju puninu samo kada su
ukorijenjene u sreći koju nam Isus
daje: „Radujte se u Gospodinu
uvijek!“

Prorok Izaija, sa svoje strane, snažno
potiče svoj narod da živi s radošću,
unatoč zamkama svojih neprijatelja
ili mnogim odstupanjima od svoga



Boga: „Nek’ se uzraduje pustinja,
zemlja sasušena, neka kliče stepa,
nek’ ljiljan procvjeta.“ (Izaija 35,1). I
mi, čak i kada se pojave iskušenja ili
kada smo umorni, možemo tu radost
zadržati duboko u svojim srcima. I tu
mogućnost, zahvaljujući Kristovoj
blizini, slavimo na Božić.

Radost „je dah, način izražavanja
kršćanina“[1]. Kao što je disanje prva
manifestacija života, iskrena radost
je manifestacija koju Isus nudi kao
autentičan odgovor na najdublje
čežnje naših srca. „Ukrijepite ruke
klonule, učvrstite koljena klecava!
Recite preplašenim srcima:»Budite
jaki, ne bojte se!“ (Izaija 35,3-4),
nastavlja prorok Izaija u današnjem
prvom čitanju. Bog, na iznenađujući
način, pokazuje više radosti za Božić
nego što mi sami posjedujemo: takva
je njegova čežnja da pronađe mjesto
u našim životima.



IVAN KRSTITELJ prati nas kroz veći
dio došašća. U njemu vidimo
utjelovljenu vrlinu neophodnu za
uživanje u toj trajnoj radosti:
poniznost. Cijeli je njegov život bio
posvećen pripremi čovječanstva za
dolazak Mesije. Stoga, kada je bio u
zatvoru i čuo čuda koja je Krist
učinio, „poslao je učenike da ga
pitaju: 'Jesi li ti onaj koji ima doći ili
drugoga da čekamo?'“ (Mt 11,2-3).
Isus je, nakon što je opisao djela koja
je učinio, pohvalio svog rođaka: „on
je onaj o kome je pisano: Evo, ja
šaljem glasnika svoga pred licem
tvojim da pripravi put pred tobom.

Zaista, kažem vam, između rođenih
od žene ne usta veći od Ivana
Krstitelja“ (Mt 11,10-11).

Poniznost nam pomaže usmjeriti svoj
život prema Božjoj veličini. Ponos, s
druge strane, „ne vjeruje da je
moguće da je Bog toliko velik da se
može učiniti malim, da nam se



istinski može približiti“ [2]. Nasuprot
tome, oni koji su ponizni, ne niječući
vlastite talente ili ne gubeći
motivaciju da rade najbolje što mogu,
pronalaze radost u klanjanju pred
djetetom, kao što su to činili mudraci
ili pastiri.

Vrlina poniznosti uči nas da je jedini
sud koji je istinski važan onaj Boga
koji nam se otkriva u licu djeteta.
Svaki put kada se kroz molitvu
približimo konkretnoj Isusovoj
ljubavi, oslobađamo se sudova o sebi,
koji često ne odgovaraju stvarnosti i
u konačnici nas lišavaju mira.
Otkrivamo da nas Bog ne voli zbog
onoga što činimo ili ne činimo, već
zbog onoga što jesmo: njegova djeca.
I pomaže nam da ne sudimo
drugima. U Betlehemu možemo
promijeniti svoju perspektivu u
perspektivu poniznosti, kako bismo
tada postali izvor mira i radosti za
one oko nas.



SVETI JOSEMARIA sažeo je zadatke
apostola kao „sijanje mira i
radosti“[3]. Poniznost spoznaje da
smo sijač velike vijesti koja dolazi od
Boga vodit će nas da se nikada ne
umorimo širiti Evanđelje. U mnogim
prilikama bit će dovoljan naš osmijeh
suočen s nevoljama; u drugima,
razumijevanje koje pokazujemo
prema problemu voljene osobe...
„Radost Evanđelja ispunjava srca i
živote svih koji susreću Isusa. Oni
koji dopuste da ih on spasi
oslobađaju se grijeha, tuge,
unutarnje praznine i izolacije. S
Isusom Kristom radost se uvijek
iznova rađa“[4].

Naše kršćansko svjedočanstvo nije
usmjereno protiv ničega ili bilo koga,
već je očitovanje poniznosti Boga koji
je odlučio postati čovjekom kako bi
ga svi mogli pronaći. Kao njegovi
ponizni učenici, želimo doprinijeti toj



objavi: svako naše djelo ljubaznosti
može biti izvor i obnova radosti u
našoj okolini; Isus se želi roditi u
drugima kroz naša mala djela
ljubavi.

Blažena Djevica Marija je naš uzrok
radosti; ona nam uvijek donosi
radost. Možemo je moliti da, poput
Ivana Krstitelja, znamo pripremiti
put Gospodinu. S njom „moramo
ispuniti svijet svjetlom, jer naša
služba mora biti služenje učinjeno s
radošću. Gdje god je dijete Božje u
njegovu Djelu, neka ne nedostaje tog
dobrog raspoloženja, koje je plod
unutarnjeg mira. Unutarnjeg mira i
predanja sebe: predanje sebe u
službi drugima toliko je učinkovito
da ga Bog nagrađuje poniznošću
punom duhovne radosti“ [5].

[1] Franjo, Homilija, 28. svibnja 2018.



[2] Benedikt XVI., Homilija, 6. siječnja
2010.

[3] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 120.

[4] Franjo, Evangelii Gaudium, n. 1.

[5] Sveti Josemaría, Pismo 24-
III-1930, br. 22.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/meditation/razmatranje-
nedjelja-3-tjedan-adventa-ciklus-a/

(9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-nedjelja-3-tjedan-adventa-ciklus-a/
https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-nedjelja-3-tjedan-adventa-ciklus-a/
https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-nedjelja-3-tjedan-adventa-ciklus-a/

	Razmatranje: nedjelja 3. tjedan adventa (Ciklus A)

