
opusdei.org

Razmatranje: 29.
prosinca

Razmišljanje za meditaciju 29.
prosinca. Predložene teme su:
Šimunov poziv na nadu; susret
s Isusom u Euharistiji; mač će ti
probosti dušu.

– Šimunov poziv na nadu

– Susret s Isusom u Euharistiji

– Mač će ti probosti dušu

DUH SVETI objavio je Šimunu da
neće umrijeti dok ne vidi Mesiju. Nije
lako zamisliti kako mu je to bilo



priopćeno. Možemo reći da Šimun
ima poziv na nadu, a u određenom
smislu i mi smo pozvani na to. Svi se
nadamo vidjeti djela Mesije: njegovu
iscjeljujuću milost, radost i veselje
otkupljenja ovdje na zemlji. U
Šimunu smo svi primili obećanje
spasenja koje se ispunjava ovdje
dolje, na ovoj zemlji, pred našim
očima i ušima. Mesija nije daleko;
sišao je, postao je jedan od nas,
možemo ga dodirnuti.

Niti znamo kako je Šimun otkrio
Dijete. Evanđelje ne spominje
nikakav vanjski znak. Sve kao da
ukazuje na to da je sam Duh
potaknuo Šimuna da ga pronađe. Bili
su tu Marija i Josip sa svojim
prvorođencem. Bilo je nečuveno da
će Bog postati dijete, nezamislivo da
će Bog biti sin tako obične mlade
žene. Ništa je nije razlikovalo od
ostalih žena oko njih, koje bi također
došle sa svojim prvorođenim
sinovima da se očiste. Marija, iako



nije trebala, bila je tamo, kao i svaka
druga, ispunjavajući Gospodinove
zapovijedi iz ljubavi, a ne obveze. Na
isti način, njezin sin, Isus, također
nije morao platiti za grijehe
čovječanstva, ali je nosio naše
slabosti.

Možemo biti uznemireni načinom na
koji nam se Bog objavljivao i
objavljuje nam se svaki dan. Možemo
podleći rastresenosti i ne prepoznati
ga kada prolazi. Mnogi su ga
zamijenili za samo još jednog
stanovnika Nazareta, jednog od
mnogih posjetitelja hrama. Dolazak
Mesije i njegov plan spasenja cijelog
čovječanstva suptilni su, duboki i
delikatni. Bog se ne nameće i zato je
odlučio uzeti naše tijelo. Možemo
moliti Boga da, poput Šimuna,
otvorimo oči kako bismo razmišljali
o otkupljenju koje je u tijeku.



„SADA otpuštaš slugu svoga,
Gospodine, po riječi svojoj, u miru,
jer vidješe oči moje spasenje
tvoje“ (Lk 2,29-30). Jesmo li pozorni
na otkrivanje Božjeg spasenja,
njegovog skrivenog i tihog
djelovanja, u svemu oko nas? U misi
izravno sudjelujemo u spasenju koje
je Isus ostvario. Doživljavamo
njegovu milost i prisvajamo njegove
zasluge. Blagujemo njegovo tijelo i
pijemo njegovu krv, od koje „jedna
kap može osloboditi cijeli svijet od
svih njegovih grijeha“[1].

Šimun je Dijete vidio samo jednom.
Cijeli život čekanja isplatio se za taj
jedan trenutak. Mi, s druge strane,
možemo otkriti da smo, budući da je
Bog odlučio doći tako blizu u
Euharistiji, navikli iskusiti spasenje.
Čini se previše običnim, previše
poznatim svaki dan. Ponekad bismo
željeli spektakularniji prikaz.
Suočeni s tim iskušenjem, možemo
oponašati pastire koji su bdjeli u



blizini Betlehema. Bili su to „ljudi
koji su čekali Boga i koji se nisu
pomirili s njegovom prividnom
udaljenošću od svog svakodnevnog
života. Budnom srcu može se uputiti
poruka velike radosti: ove noći rodio
vam se Spasitelj. Samo budno srce
sposobno je vjerovati toj poruci.
Samo budno srce može nadahnuti
hrabrost da krene u potragu za
Bogom u stanju djeteta u štali“[2].

„Koliko godina pričešćujući se svakog
dana! - Drugi bi postao svetim - rekao
si mi - a ja uvijek isti!“[3] Uvjereni
smo da je božansko neodoljivo,
uzbudljivo i zato nam naša prividna
hladnoća može uzrokovati bol. Ali
Bog to uzima u obzir. Šimun se, na
primjer, svaki dan pripremao da
primi Mesiju; svaki put je više žudio
da ga vidi, svaki dan mogao je biti
odlučujući. Sveti Arški župnik
upozorio nas je da ne žudimo za
izvanrednim: „Blaženiji od svetaca
Starog zavjeta, ne samo da



posjedujemo Boga zbog veličine
njegove neizmjernosti, snagom koja
je posvuda, već ga imamo sa sobom
kao što je bio u Marijinoj utrobi
devet mjeseci, kao što je bio na križu.
Čak sretniji od prvih kršćana, koji su
putovali pedeset ili šezdeset liga da
bi imali radost vidjeti ga;
posjedujemo ga u svakoj župi i svaka
župa može uživati u tako slatkom
društvu koliko joj se sviđa.“ „O, sretni
ljudi!“[4].

MAČ zaboden u srce Isusove Majke
srceparajući je kontrapunkt u sceni u
kojoj sve odiše radošću i nadom. To
je sjena koja naglašava stvarnost
scene. „Marija, s druge strane,
suočena s proročanstvom mača koji
će joj probosti dušu, ne govori ništa.
Ona tiho prihvaća, poput Josipa, ove
tajanstvene riječi koje najavljuju vrlo
bolno iskušenje i izražavaju



najautentičnije značenje Isusovog
prikazivanja u hramu. Doista, prema
božanskom planu, tada prinesena
žrtva 'dvije grlice ili dva golubića,
kako piše u Zakonu' (Lk 2,24), bila je
preludij Isusovoj žrtvi“[5].

I naši su životi slika svjetla i sjene,
ispreplitanje nade i obeshrabrenja,
borbe i poraza. Bog to zna i upravo u
toj prividnoj krhkosti On se čini
najbližim. Bog odlučno odbacuje
fikciju savršenog, dovršenog i svijeta
bez problema; On se nalazi u
krhkosti svakodnevice, u onome što
se čini dosadnim. Ova božanska
predanost normalnosti mnogima se
može činiti čudnom, ali ona je
posljedica Njegova izbora slobode.
Bog ne podiže svoj glas; On se ne
nameće u naše živote. Znak koji nam
Božić nudi jest „poniznost Boga
dovedena do krajnosti (...). Bog koji
nas gleda očima punim ljubavi, koji
prihvaća našu bijedu, Bog zaljubljen
u našu malenost“[6].



Djevica, naša Majka, također je
naučila otkriti Boga u svom
novorođenom sinu. Njegove suze,
njegova glad i njegov san su božanski
i stoga su naše otkupljenje. „Iz
Šimunovog proročanstva, Marija na
intenzivan i tajanstven način
ujedinjuje svoj život s bolnim
poslanjem Kristovim: postat će
vjerna suradnica svoga Sina za
spasenje ljudskog roda“[7].

[1] Himna Adoro te devote.

[2] Benedikt XVI., Homilija, 24.
prosinca 2008.

[3] Sveti Josemaría, Put, br. 534.

[4] Sveti Ivan Vianney, Govor na
Tijelovo.

[5] Sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 18. prosinca 1996.



[6] Franjo, Homilija, 24. prosinca
2014.

[7] Sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 18. prosinca 1996.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/meditation/razmatranje-29-
prosinca/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-29-prosinca/
https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-29-prosinca/
https://opusdei.org/hr-hr/meditation/razmatranje-29-prosinca/

	Razmatranje: 29. prosinca

