
opusdei.org

Zora Dana Sunca:
blagoslov i
marijanska antifona

Blagoslov s Presvetim i antifona
Gospi u subotu pripremaju nas
za nedjeljno slavlje i spajaju
naše dvije velike ljubavi, Krista
i Mariju, u jednom trenutku
tjedna.

28.05.2024.

„Na dan koji se zove Dan Sunca
okupljaju se na jednom mjestu svi
oni koji žive u gradu ili na selu.“[1]
Tako sveti Justin započinje svoj opis



euharistijske liturgije ranih kršćana,
nešto više od jednog stoljeća nakon
Kristove smrti. Od uskrsnuća
Gospodinova na “Dan Sunca” kršćani
nisu prestali slaviti zajedničko
lomljenje kruha prvog dana u tjednu,
koji su ubrzo preimenovali u Dies
Domini ili Dominicus: Dan Gospodnji.

Unutar riznice kršćanske pobožnosti
koju prakticiramo u Djelu, dvije su
svetkovine kojima je zajednički
karakter priprave za Dan Gospodnji,
jer su karakteristične za subotu i čine
prolog nedjeljnom slavlju: Blagoslov
Presvetim Sakramentom i pjevanje ili
izgovaranje marijanske antifone. Da
upotrijebimo sliku, mogli bismo reći
da su oni prvi sjaj – koji proviruje
preko horizonta – dana koji nam
donosi Sunce, koje izlazi s visine
(usp. Lk 1,78) i koje će početi sjati za
nekoliko sati. Oni su, dakle, poput
zore Dana Sunca.



Štoviše, ove prakse spajaju naše dvije
velike ljubavi, Krista i Mariju, u
jednom trenutku u tjednu. „Nastoj
zahvaliti Isusu u Euharistiji,
pjevajući hvalospjeve Gospi, čistoj
Djevici, neokaljanoj, koja je rodila
Gospodina na svijet. I smjelošću
djeteta odvaži se reći Isusu: Ljubavi
moja lijepa, blagoslovljena bila
Majka koja te donijela na svijet!
Zacijelo ćeš mu ugoditi, a on će još
veću ljubav unijeti u tvoju dušu.” [2]

Jesti očima

Povijesno podrijetlo izlaganja i
blagoslova Presvetim Sakramentom
nalazi se u razvoju duhovnosti i
teologije o euharistiji koji se odvijao
u srednjem vijeku. Nauk Crkve kao
odgovor onima koji su poricali
stvarnu Kristovu prisutnost u
Euharistiji, a kao opovrgavanje
njihovih ideja, kao i čudo u Bolseni
(1263.) — iz kojeg je nastao blagdan
Tijelova — rezultirao je velikim



pokretom pobožnosti među
kršćanskim narodima. Procvat
euharistijskih procesija; gesta
klečanja pred Presvetim; njegovo
podizanje tijekom posvete na misi; i
veća važnost koju je tabernakul
stekao u crkvenim zgradama, neki su
izrazi rastućeg štovanja Presvetog
Sakramenta koje je Duh Sveti
pobudio u Crkvi.

Među vjernicima je rasla želja za
kontemplacijom Svete Hostije kako bi
se njome duhovno nahranili: to se
zvalo manducatio per visum (jesti
gledanjem ili jesti očima). Međutim,
pojavio se problem. Ovo viđenje bilo
je ograničeno na trenutak njegova
uzdizanja tijekom misnog kanona.
Stoga su u 14. stoljeću neke biskupije
u Njemačkoj počele širiti običaj da se
Presveti Sakrament drži izloženim
dulje vrijeme, u vrijeme koje nije za
vrijeme slavlja euharistije. Izlaganje
su oživjeli napjevi preuzeti iz
Liturgije iz časoslova i iz mise



blagdana Tijelova, čije je tekstove
skladao sveti Toma Akvinski: Pange
Lingua, O Salutaris Hostia, Tantum
Ergo, Ecce Panis Angelorum…

Euharistijsko bogoslužje izvan mise
nastavilo se širiti i u kasnijim
stoljećima, osobito nakon
Tridentskog sabora (1545.-1563.).
Reforma liturgije koja je uslijedila
nakon Drugoga vatikanskog koncila
nastojala je nastaviti poticati ovu
praksu, naglašavajući njezinu blisku
povezanost s misom: „Vjernici, kad
časte Krista prisutnog u Presvetom
Sakramentu, trebaju zapamtiti da ta
prisutnost dolazi od žrtve i teži
prema sakramentalnom i duhovnom
zajedništvu.”[3] Izlaganje i blagoslov
Presvetim Sakramentim čine, u
drugo doba dana, prirodni nastavak
misnog slavlja: rađaju se iz njega i
vode prema njemu. Klanjanje nam
pomaže da budemo “euharistijske
duše”, pozorne na Euharistiju od
jutra do večeri i od noći do jutra:



„Tada učimo zahvaljivati našem
Gospodinu za onaj njegov drugi
profinjeni dar: što je želio ne
ograničiti svoju prisutnost samo na
trenutku Žrtve Oltara, ali je odlučio
ostati u svetoj Hostiji čuvanoj u
tabernakulu, u svetištu.”[4]

Srce koje se lomi u pjesmu

Tradicija štovanja Blažene Djevice na
poseban način uoči nedjelje vrlo je
stara u Crkvi. Možda je njezino
najudaljenije podrijetlo okupljanje
učenika oko Marije na Veliku subotu.
Dok je u njihovim srcima vladala
tama i neizvjesnost, ona, savršeni
uzor učenice i vjernice, postala je
kontinuitet prisutnosti svoga Sina u
svijetu. Srednjovjekovni pisac
Caesarius iz Heisterbacha (+1240.)
ovako je to objasnio: „Marija je
jedina zadržala vjeru u uskrsnuće
svoga sina, u općem očaju Velike
subote, kada je Krist ležao mrtav u
grobu. Marijanska pobožnost u



subotu podrazumijeva se od nedjelje,
dana spomendana Uskrsnuća.”[5]

Osim štovanja Dana Gospodnjega, od
davnina je u nekim krajevima
postojalo i određeno štovanje, s
različitim tonovima, subote, kao
prologa nedjelji ili kao njezinog
bliskog odnosa. Običaj slavljenja
Gospine mise subotom seže do
Alkuina iz Yorka (+804.), teologa i
savjetnika Karla Velikog, koji je
sastavio niz misa koje su se slavile
radnim danom kada se nisu
obilježavali spomendani svetaca.
Osim toga, nedugo zatim raširio se
običaj da se subotom u liturgiji
časova moli Mali Marijin oficij.

Tijekom 13. stoljeća u Italiji se
pojavila večernja pobožnost poznata
kao laude. Sastojala se od slavlja s
himnama na kraju dana ili tjedna,
uključujući onu posvećenu Mariji,
posebno Salve Regina. Kasnije je
postalo uobičajeno izvoditi laude u



prisutnosti Krista u Presvetom
Sakramentu, pohranjenom ili
vidljivom u monstranci. Na kraju je
puk primio euharistijski blagoslov i
otpust. Dakle, iako su dvije tradicije
nastale neovisno u Crkvi, jedna, ona
štovanja stalne Isusove prisutnosti, a
druga ona štovanja Djevice Marije,
posebno subotom, obje su se sretno
spojile na kraju srednjeg vijeka. Iz
toga je nastala liturgijska i pobožna
tradicija koja se nastavlja kroz
stoljeća.

Sveti Josemaría volio je misliti da kad
srce preplavi ljubav, ono zapjeva.
Često nam je pokazivao kako se
moliti koristeći pjesme svijeta
upućene Bogu. Naime, svoje je
serenade ljubavi često posvećivao
Mariji: „Pjevajte Bezgrešnoj Djevici,
podsjećajući je: Zdravo Marijo, kćeri
Boga Oca: Zdravo Marijo, Majko Boga
Sina: Zdravo Marijo, zaručnice Boga
Duha Svetoga … Veći je od tebe samo
Bog…”[6] Kroz svoju povijest Crkva



nikada nije propustila pjevati hvalu
Djevici Mariji, potvrđujući ono što je
sama izjavila u Magnificatu: „Od
sada će me svi naraštaji zvati
blaženom” (Lk 1:48).

Od početka Djela

Sveti Josemaría želio je da subote
budu dani za iskazivanje naše
ljubavi prema Gospi na razne načine:
kroz neko dodatno mrtvljenje, te u
pjevanju ili recitiranju marijanske
antifone, posebno Salve Regina i
Regina Coeli nakon Uskrsa. Osim
toga, od početaka Djela, u središtima
sv. Rafaela, na ovaj se dan skupljalo
cvijeće za ukrašavanje njezina kipa
(ili drugog prikaza) u oratoriju i za
pomoć Gospinim siromasima, djelo
milosrđe koje je naš Utemeljitelj
često vidio kako djed prakticira.

U jednoj točki u Kovačnici, naš Otac
objašnjava neke od razloga zašto je
želio da Djelo na praktičan način
izrazi takvu naklonost prema Djevici



Mariji: „Dva su razloga, među
ostalim, govoraše u sebi onaj
prijatelj, za naknadu, svake subote
zorom i svakog bdjenja prije njezinih
blagdana, uvreda nanesenih mojoj
Bezgrešnoj Majci.

Drugi je što nedjeljom i marijanskim
blagdanima (koja su, uglavnom,
slavlja mještana) ljudi, umjesto da se
posvete molitvi, posvećuju ih –
dovoljno je otvoriti oči da to vidiš –
vrijeđanju našeg Isusa, javnim
grijesima i sablažnjivim zločinima.

Prvi: što mi, koji želimo biti dobra
djeca, ne poklanjamo, možda pod
utjecajem sotone, dovoljno dužne
pažnje danima posvećenim
Gospodinu i njegovoj Majci.

Već si se uvjerio da su, na nesreću,
ova dva razloga sve prisutnija, i takvi
da i nas nukaju na ispravljanje.”[7]

U prvim desetljećima dvadesetog
stoljeća u Španjolskoj je Sabatina bila



uobičajena u crkvama i oratorijima.
Sastojalo se od recitiranja nekih
molitvi i pjesama Gospi, poput
krunice i molitve, a moglo je
uključivati i kratak govor. Sveti
Josemaría prisustvovao je tim
događajima sa svojom obitelji u
Barbastru i u sjemeništu u Saragossi.
Također znamo da je, kao i mnogi
drugi svećenici tog vremena, 
Benediction često bio dio njegove
službe u Madridu, a također i s
onima koji su prvi sudjelovali u
aktivnostima Djela: u Patronato de
Enfermos; na satovima kršćanske
formacije u kući Porta Coeli; na
duhovnim obnovama u crkvi
Redemptorista ili u DYA Academy-
Residence subotom; a također i u
nekim duhovnim vježbama i na
svečanostima. Naš je Utemeljitelj
zaključio prvi krug sv. Rafaela,
kojemu su prisustvovala tri učenika,
blagoslovom. Bila je to subota, 21.
siječnja 1933. Dajući blagoslov, sveti
Josemaría je predvidio, projiciran u



vremenu, plodonosnost koju će ovaj
rad s mladima imati tijekom stoljeća:
„Držao sam Gospodina u monstranci,
podigao sam ga, blagoslovio sam to
troje…, i vidio sam tristo, tristo
tisuća, trideset milijuna, tri
milijarde…. (…) I nisam uspio, jer
nakon gotovo pola stoljeća to je
postalo stvarnost. Nisam uspio ništa
sam, jer je naš Gospodin bio mnogo
velikodušniji.”[8]

Kao dio povijesti Opusa Dei, u
prosincu 1931. naš je Otac odlučio da
se Salve treba pjevati Gospi u
centrima subotom. Što se tiče
blagoslova toga dana, čini se da je
ono postupno postao obilježje
obiteljskog života, obično u
kombinaciji s pjevanjem antifone
Gospi.

Štoviše, u Djelu se blagoslov također
može shvatiti u kontekstu želje našeg
Oca da produži misu kroz cijeli dan, s
različitim izrazima pobožnosti [9],



kako bi se posvetio obični,
svakodnevni život u i kroz milost
mise i svete pričesti. Dok smo
uključeni u svakodnevne brige, gdje
nas Gospodin poziva, možemo
osnažiti ovo produženje mise na
različite načine, bez obzira imamo li
blagoslov: pohodom Presvetom
Sakramentu, izricanjem želja, čineći
duhovne pričesti, i tako dalje.
Razumljivo je da je pobožna praksa
blagoslova - iako nije jedan od
običaja duha Opusa Dei - nastala
prirodno, kako je želio sv. Josemaría,
u središtima i aktivnostima Djela, na
posebne dane kao što su svečanosti
ili blagdani ; za obiteljska slavlja; u
trenucima kada nastojimo obnoviti
svoj duhovni život u blizini našeg
Gospodina u miru i tišini, kao što je
duhovna obnova; i svaki tjedan
subotom, dan koji je obično malo
opušteniji i koji nas priprema za
euharistijski dan par excellence:
nedjelju.



Na horizontu duše

Sudjelovanje u nedjeljnoj euharistiji,
kao obitelj, omogućuje nam da
iskusimo Božju blizinu u našem
životu, zahvaljujući slušanju Božje
riječi, homiliji, svetoj pričesti i
susretu s kršćanskom zajednicom.
Pjevanje ili izgovaranje antifone
Gospi i također, ako nam okolnosti
dopuštaju, subotnje sudjelovanje na
blagoslovu, može pripremiti naše
duše za ovaj središnji trenutak u
tjednu i povećati našu ljubav prema
Isusu u Presvetom Sakramentu.
Mogli bismo reći da obje prakse
mogu oživjeti želju za primanjem
našeg Gospodina. „Želja se obnavlja
samo ako vratimo ukus obožavanja.
Želja vodi do obožavanja, a
obožavanje obnavlja želju. Jer želja
za Bogom raste samo bivanjem pred
Njim. Jer samo Isus liječi želje. Od
čega? On liječi želje od diktature
potreba. Srce, naime, postaje bolesno
kada se njegove želje svedu na ono



što mu je potrebno. Bog, umjesto
toga, uzdiže želje i čisti ih, liječi ih,
liječi ih od sebičnosti i otvara nas
ljubavi prema njemu i prema našoj
braći i sestrama.” [10] Euharistijsko
bogoslužje izvan mise odgaja dušu da
žarko čezne za sakramentalnim i
duhovnim zajedništvom: klanjanje
teži sjedinjenju. Marijanska antifona
potiče nas da rastemo u ljubavi
prema Mariji, čija je zadaća uvijek
voditi Isusu.

Kako bi se izbjeglo da ove dvije
prakse postanu rutina jer ih
obavljate iz tjedna u tjedan - rutina je
„groblje istinske pobožnosti"[11] -
može biti korisno polagano
razmišljati o riječima koje se pjevaju
ili izgovaraju svake subote:
euharistijske pjesme, biblijske
pjesme čitanja, molitve i litanije te
marijanske antifone. Na taj način, u
vrijeme tišine za vrijeme blagoslova,
ulazimo u nutarnji dijalog s Kristom i
uživamo u otpjevanom ili



pročitanom. Nije samo jednostavna
pauza koja nam omogućuje da se
usredotočimo na ono što nam je
uistinu važno u životu, već duboko
prisjećanje, a zatim to prenosimo
drugima. „Govoreći o veličini Božjoj,
naš je jezik uvijek nedostatan, pa se
otvara prostor za tihu kontemplaciju.
Ova kontemplacija rađa hitnost
poslanja, sa svom svojom
unutarnjom snagom, silnom
potrebom da 'priopćimo ono što smo
vidjeli i čuli' kako bismo svi bili u
zajedništvu s Bogom (usp. 1 Iv 1,3).
”[12] Istodobno, liturgija nas također
poziva da njegujemo taj stav
sabranosti na svakoj misi, kako bi
„Božja Riječ djelotvorno izvršila u
našim srcima ono što odzvanja u
našim ušima.”[13]

Trebali bismo oživjeti našu želju da
primimo našeg Gospodina. Možemo
uživati u riječima koje nam Bog
upućuje. Svatko od nas može naći
načina kako više uživati u



liturgijskim slavljima i s više ljubavi
u njima sudjelovati. Ovo nastojanje,
ponavljano iznova, iz ljubavi, svako
liturgijsko slavlje učini trenutkom
jedinstvenog susreta s Isusom te
može otvoriti neslućene horizonte u
našem životu pobožnosti.

Na taj će način Blagoslov i antifona
Gospi subotom olakšati da sjaj Sunca,
koji je Krist, uoči nedjelje posebnom
jasnoćom zasja u našim srcima,
ispunjajući obzorje duše zorom
ljubavi i nade. Osobito će marijanski
hvalospjev, koji je zbirka nježnih
prošnji, pobuditi u nama pobožnost
prema Mariji. „Ona je prekrasna
žena,” uzviknuo je naš Otac na
jednom skupu, „najdivnije stvorenje
koje je Gospodin mogao stvoriti,
puno savršenstva. Nije nesavršenost
što uživa u komplimentima. Sad kad
to znaš, ti i ja ćemo joj dati
komplimente pune ljubavi." [14]

[1] Sveti Justin, Apologija, br. 67, 3.



[2] Kovačnica, br. 70.

[3] Obred svete pričesti i bogoslužja
euharistije izvan mise, br. 80.

[4] Susret s Kristom, br. 154.

[5] Usp. A. Heinz, Der Tag, den der
Herr gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualität des Sonntags, “Theologie
und Glaube” 68 (1978) 40-61, qtd.
ovdje str. 55.

[6] Put, br. 496.

[7] Kovačnica, br. 434.

[8] A. Vázquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, sv. I, Madrid, 1997., str.
482.

[9] Usp. Kovačnica, br. 69; Susret s
Kristom, br. 154, između ostalih
mogućih izvora.

[10] Papa Franjo, Homilija, 6. siječnja
2022.



[11] Put, br. 551.

[12] Papa Benedikt XVI., Poruka, 20.
svibnja 2012.

[13] Rimski misal, Ordenación de las
lecturas de la Misa, n. 9.

[14] Od našeg Oca, qtd. u San
Josemaría Escrivá de Balaguer a los
pies de la Virgen de Guadalupe, u
SEDS, posebno izdanje, Meksiko, 2.
listopada 1976., ur. de Revistas. S. A.

Fernando López Arias

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-
i-marijanska-antifona/ (12.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-i-marijanska-antifona/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-i-marijanska-antifona/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-i-marijanska-antifona/

	Zora Dana Sunca: blagoslov i marijanska antifona

