opusdei.org

Zora Dana Sunca:
blagoslov i
marijanska antifona

Blagoslov s Presvetim i antifona
Gospi u subotu pripremaju nas
za nedjeljno slavlje i spajaju
nase dvije velike ljubavi, Krista
1 Mariju, u jednom trenutku
tjedna.

28.05.2024.

»,Na dan koji se zove Dan Sunca
okupljaju se na jednom mjestu svi
oni koji Zive u gradu ili na selu.“[1]
Tako sveti Justin zapocinje svoj opis



euharistijske liturgije ranih krscana,
nesto vise od jednog stolje¢a nakon
Kristove smrti. Od uskrsnuca
Gospodinova na “Dan Sunca” krs¢ani
nisu prestali slaviti zajednicko
lomljenje kruha prvog dana u tjednu,
koji su ubrzo preimenovali u Dies
Domini ili Dominicus: Dan Gospodnji.

Unutar riznice kr$¢anske poboznosti
koju prakticiramo u Djelu, dvije su
svetkovine kojima je zajednicki
karakter priprave za Dan Gospodnji,
jer su karakteristiCne za subotu i ¢ine
prolog nedjeljnom slavlju: Blagoslov
Presvetim Sakramentom i pjevanje ili
izgovaranje marijanske antifone. Da
upotrijebimo sliku, mogli bismo reci
da su oni prvi sjaj — koji proviruje
preko horizonta — dana koji nam
donosi Sunce, koje izlazi s visine
(usp. Lk 1,78) i1 koje Ce poceti sjati za
nekoliko sati. Oni su, dakle, poput
zore Dana Sunca.



Stovise, ove prakse spajaju nase dvije
velike ljubavi, Krista i Mariju, u
jednom trenutku u tjednu. ,Nastoj
zahvaliti Isusu u Euharistiji,
pjevajuci hvalospjeve Gospi, Cistoj
Djevici, neokaljanoj, koja je rodila
Gospodina na svijet. I smjelosS¢u
djeteta odvazi se reci Isusu: Ljubavi
moja lijepa, blagoslovljena bila
Majka koja te donijela na svijet!
Zacijelo ¢eS mu ugoditi, a on Ce jo$
vecu ljubav unijeti u tvoju dusu.” [2]

Jesti o¢ima

Povijesno podrijetlo izlaganja i
blagoslova Presvetim Sakramentom
nalazi se u razvoju duhovnosti i
teologije o euharistiji koji se odvijao
u srednjem vijeku. Nauk Crkve kao
odgovor onima Kkoji su poricali
stvarnu Kristovu prisutnost u
Euharistiji, a kao opovrgavanje
njihovih ideja, kao i cudo u Bolseni
(1263.) — iz kojeg je nastao blagdan
Tijelova — rezultirao je velikim



pokretom pobozZnosti medu
krS¢anskim narodima. Procvat
euharistijskih procesija; gesta
kleCanja pred Presvetim; njegovo
podizanje tijekom posvete na misi; i
veca vaznost koju je tabernakul
stekao u crkvenim zgradama, neki su
izrazi rastuceg Stovanja Presvetog
Sakramenta koje je Duh Sveti
pobudio u Crkvi.

Medu vjernicima je rasla zZelja za
kontemplacijom Svete Hostije kako bi
se njome duhovno nahranili: to se
zvalo manducatio per visum (jesti
gledanjem ili jesti oCima). Medutim,
pojavio se problem. Ovo videnje bilo
je ograniceno na trenutak njegova
uzdizanja tijekom misnog kanona.
Stoga su u 14. stoljecu neke biskupije
u Njemackoj pocele Siriti obicaj da se
Presveti Sakrament drzi izloZenim
dulje vrijeme, u vrijeme koje nije za
vrijeme slavlja euharistije. Izlaganje
su oZivjeli napjevi preuzeti iz
Liturgije iz ¢asoslova i iz mise



blagdana Tijelova, Cije je tekstove
skladao sveti Toma Akvinski: Pange
Lingua, O Salutaris Hostia, Tantum
Ergo, Ecce Panis Angelorum...

Euharistijsko bogosluzje izvan mise
nastavilo se Siriti i u kasnijim
stoljecima, osobito nakon
Tridentskog sabora (1545.-1563.).
Reforma liturgije koja je uslijedila
nakon Drugoga vatikanskog koncila
nastojala je nastaviti poticati ovu
praksu, naglasavajuci njezinu blisku
povezanost s misom: ,,Vjernici, kad
Caste Krista prisutnog u Presvetom
Sakramentu, trebaju zapamtiti da ta
prisutnost dolazi od Zrtve i teZi
prema sakramentalnom i duhovnom
zajedniStvu.”[3] Izlaganje i blagoslov
Presvetim Sakramentim cine, u
drugo doba dana, prirodni nastavak
misnog slavlja: radaju se iz njega i
vode prema njemu. Klanjanje nam
pomaze da budemo “euharistijske
duse”, pozorne na Euharistiju od
jutra do veceri i od noci do jutra:



,Tada ufimo zahvaljivati nasem
Gospodinu za onaj njegov drugi
profinjeni dar: Sto je Zelio ne
ograniciti svoju prisutnost samo na
trenutku Zrtve Oltara, ali je odlucio
ostati u svetoj Hostiji ¢uvanoj u
tabernakulu, u svetistu.”[4]

Srce koje se lomi u pjesmu

Tradicija Stovanja Blazene Djevice na
poseban nacin uoci nedjelje vrlo je
stara u Crkvi. Mozda je njezino
najudaljenije podrijetlo okupljanje
ucenika oko Marije na Veliku subotu.
Dok je u njihovim srcima vladala
tama 1 neizvjesnost, ona, savrseni
uzor ucenice 1 vjernice, postala je
kontinuitet prisutnosti svoga Sina u
svijetu. Srednjovjekovni pisac
Caesarius iz Heisterbacha (+1240.)
ovako je to objasnio: ,Marija je
jedina zadrZala vjeru u uskrsnuce
svoga sina, u opcem ocaju Velike
subote, kada je Krist lezao mrtav u
grobu. Marijanska poboZnost u



subotu podrazumijeva se od nedjelje,
dana spomendana Uskrsnuca.”[5]

Osim Stovanja Dana Gospodnjega, od
davnina je u nekim Kkrajevima
postojalo i odredeno Stovanje, s
razlié¢itim tonovima, subote, kao
prologa nedjelji ili kao njezinog
bliskog odnosa. Obicaj slavljenja
Gospine mise subotom seZe do
Alkuina iz Yorka (+804.), teologa i
savjetnika Karla Velikog, koji je
sastavio niz misa koje su se slavile
radnim danom kada se nisu
obiljeZavali spomendani svetaca.
Osim toga, nedugo zatim rasirio se
obicaj da se subotom u liturgiji
casova moli Mali Marijin oficij.

Tijekom 13. stoljeca u Italiji se
pojavila veCernja poboZnost poznata
kao laude. Sastojala se od slavlja s
himnama na kraju dana ili tjedna,
ukljucujuci onu posvecenu Mariji,
posebno Salve Regina. Kasnije je
postalo uobicajeno izvoditi laude u



prisutnosti Krista u Presvetom
Sakramentu, pohranjenom ili
vidljivom u monstranci. Na kraju je
puk primio euharistijski blagoslov i
otpust. Dakle, iako su dvije tradicije
nastale neovisno u Crkvi, jedna, ona
Stovanja stalne Isusove prisutnosti, a
druga ona Stovanja Djevice Marije,
posebno subotom, obje su se sretno
spojile na kraju srednjeg vijeka. 1z
toga je nastala liturgijska i pobozna
tradicija koja se nastavlja kroz
stoljeca.

Sveti Josemaria volio je misliti da kad
srce preplavi lJjubav, ono zapjeva.
Cesto nam je pokazivao kako se
moliti koristeci pjesme svijeta
upucene Bogu. Naime, svoje je
serenade ljubavi Cesto posvecivao
Mariji: ,,Pjevajte Bezgresnoj Djevici,
podsjecajuci je: Zdravo Marijo, kceri
Boga Oca: Zdravo Marijo, Majko Boga
Sina: Zdravo Marijo, zarucnice Boga
Duha Svetoga ... Veci je od tebe samo
Bog...”[6] Kroz svoju povijest Crkva



nikada nije propustila pjevati hvalu
Djevici Mariji, potvrdujuci ono Sto je
sama izjavila u Magnificatu: ,,0d
sada Ce me svi narastaji zvati
blazenom” (Lk 1:48).

Od pocetka Djela

Sveti Josemaria Zelio je da subote
budu dani za iskazivanje nase
ljubavi prema Gospi na razne nacine:
kroz neko dodatno mrtvljenje, te u
pjevanju ili recitiranju marijanske
antifone, posebno Salve Regina i
Regina Coeli nakon Uskrsa. Osim
toga, od pocCetaka Djela, u srediStima
sv. Rafaela, na ovaj se dan skupljalo
cvijeCe za ukraSavanje njezina kipa
(ili drugog prikaza) u oratoriju i za
pomoc¢ Gospinim siromasima, djelo
milosrde koje je naS Utemeljitelj
Cesto vidio kako djed prakticira.

U jednoj tocki u Kovacnici, nas Otac
objasSnjava neke od razloga zasto je
zelio da Djelo na praktican nacin
izrazi takvu naklonost prema Djevici



Mariji: ,Dva su razloga, medu
ostalim, govoraSe u sebi onaj
prijatelj, za naknadu, svake subote
zorom i svakog bdjenja prije njezinih
blagdana, uvreda nanesenih mojoj
BezgresSnoj Majci.

Drugi je Sto nedjeljom i marijanskim
blagdanima (koja su, uglavnom,
slavlja mjeStana) ljudi, umjesto da se
posvete molitvi, posvecuju ih —
dovoljno je otvoriti o¢i da to vidis -
vrijedanju naseg Isusa, javnim
grijesima i sablaznjivim zlo¢inima.

Prvi: Sto mi, koji Zelimo biti dobra
djeca, ne poklanjamo, mozda pod
utjecajem sotone, dovoljno duzne
paznje danima posvecenim
Gospodinu i njegovoj Majci.

Vec si se uvjerio da su, na nesrecu,
ova dva razloga sve prisutnija, i takvi
da i nas nukaju na ispravljanje.”[7]

U prvim desetlje¢ima dvadesetog
stolje¢a u Spanjolskoj je Sabatina bila



uobicCajena u crkvama i oratorijima.
Sastojalo se od recitiranja nekih
molitvi i pjesama Gospi, poput
krunice i molitve, a moglo je
ukljucivati i kratak govor. Sveti
Josemaria prisustvovao je tim
dogadajima sa svojom obitelji u
Barbastru i u sjemeniStu u Saragossi.
Takoder znamo da je, kao i mnogi
drugi svecenici tog vremena,
Benediction Cesto bio dio njegove
sluZbe u Madridu, a takoderis
onima koji su prvi sudjelovali u
aktivnostima Djela: u Patronato de
Enfermos; na satovima krscanske
formacije u kuci Porta Coeli; na
duhovnim obnovama u crkvi
Redemptorista ili u DYA Academy-
Residence subotom; a takoder i u
nekim duhovnim vjezbama i na
svecCanostima. Nas je Utemeljitelj
zakljucio prvi krug sv. Rafaela,
kojemu su prisustvovala tri ucenika,
blagoslovom. Bila je to subota, 21.
sijeCnja 1933. Dajuci blagoslov, sveti
Josemaria je predvidio, projiciran u



vremenu, plodonosnost koju ¢e ovaj
rad s mladima imati tijekom stoljeca:
,Drzao sam Gospodina u monstranci,
podigao sam ga, blagoslovio sam to
troje..., 1 vidio sam tristo, tristo
tisuca, trideset milijuna, tri
milijarde.... (...) I nisam uspio, jer
nakon gotovo pola stoljeca to je
postalo stvarnost. Nisam uspio nista
sam, jer je naS Gospodin bio mnogo
velikodus$niji.”[8]

Kao dio povijesti Opusa Dei, u
prosincu 1931. nas je Otac odlucio da
se Salve treba pjevati Gospiu
centrima subotom. Sto se tice
blagoslova toga dana, €ini se da je
ono postupno postao obiljeZje
obiteljskog Zivota, obi¢no u
kombinaciji s pjevanjem antifone
Gospi.

Stovise, u Djelu se blagoslov takoder
moZe shvatiti u kontekstu Zelje naseg
Oca da produzi misu kroz cijeli dan, s
razliitim izrazima poboZnosti [9],



kako bi se posvetio obic¢ni,
svakodnevni Zivot u i kroz milost
mise i svete pricesti. Dok smo
ukljucCeni u svakodnevne brige, gdje
nas Gospodin poziva, mozemo
osnaziti ovo produZenje mise na
razli¢ite nacine, bez obzira imamo li
blagoslov: pohodom Presvetom
Sakramentu, izricanjem Zelja, ¢ineci
duhovne pricesti, i tako dalje.
Razumljivo je da je poboZna praksa
blagoslova - iako nije jedan od
obicaja duha Opusa Dei - nastala
prirodno, kako je Zelio sv. Josemaria,
u srediStima i aktivnostima Djela, na
posebne dane kao Sto su svecanosti
ili blagdani ; za obiteljska slavlja; u
trenucima kada nastojimo obnoviti
svoj duhovni Zivot u blizini naseg
Gospodina u miru i tiSini, kao Sto je
duhovna obnova; i svaki tjedan
subotom, dan koji je obi¢no malo
opusteniji i koji nas priprema za
euharistijski dan par excellence:
nedjelju.



Na horizontu duse

Sudjelovanje u nedjeljnoj euharistiji,
kao obitelj, omogucuje nam da
iskusimo BoZju blizinu u naSem
Zivotu, zahvaljujuci sluSanju BozZje
rijeci, homiliji, svetoj pricesti i
susretu s kr$canskom zajednicom.
Pjevanje ili izgovaranje antifone
Gospi i takoder, ako nam okolnosti
dopustaju, subotnje sudjelovanje na
blagoslovu, moZe pripremiti nase
duSe za ovaj sredis$nji trenutak u
tjednu i povecati nasu ljubav prema
Isusu u Presvetom Sakramentu.
Mogli bismo reci da obje prakse
mogu oZivjeti Zelju za primanjem
naseg Gospodina. ,Zelja se obnavlja
samo ako vratimo ukus oboZavanja.
Zelja vodi do oboZavanja, a
oboZavanje obnavlja Zelju. Jer Zelja
za Bogom raste samo bivanjem pred
Njim. Jer samo Isus lijeci Zelje. Od
Cega? On lijeci Zelje od diktature
potreba. Srce, naime, postaje bolesno
kada se njegove Zelje svedu na ono



Sto mu je potrebno. Bog, umjesto
toga, uzdize Zelje i Cisti ih, lijeci ih,
lijeCi ih od sebi¢nosti i otvara nas
ljubavi prema njemu i prema nasoj
braci i sestrama.” [10] Euharistijsko
bogosluZje izvan mise odgaja dusu da
zarko Cezne za sakramentalnim i
duhovnim zajedniStvom: klanjanje
teZi sjedinjenju. Marijanska antifona
potiCe nas da rastemo u ljubavi

......

voditi Isusu.

Kako bi se izbjeglo da ove dvije
prakse postanu rutina jer ih
obavljate iz tjedna u tjedan - rutina je
»groblje istinske poboznosti"[11] -
moZe biti korisno polagano
razmiSljati o rije¢ima koje se pjevaju
ili izgovaraju svake subote:
euharistijske pjesme, biblijske
pjesme Citanja, molitve i litanije te
marijanske antifone. Na taj nacin, u
vrijeme tiSine za vrijeme blagoslova,
ulazimo u nutarnji dijalog s Kristom i
uzivamo u otpjevanom ili



procitanom. Nije samo jednostavna
pauza koja nam omogucuje da se
usredotoCimo na ono S$to nam je
uistinu vazno u Zivotu, ve¢ duboko
prisjecanje, a zatim to prenosimo
drugima. ,,Govoreci o velicini BoZjoj,
nas je jezik uvijek nedostatan, pa se
otvara prostor za tihu kontemplaciju.
Ova kontemplacija rada hitnost
poslanja, sa svom svojom
unutarnjom snagom, silnom
potrebom da 'priopc¢imo ono $to smo
vidjeli i ¢uli' kako bismo svi bili u
zajedniStvu s Bogom (usp. 1 Iv 1,3).
”[12] Istodobno, liturgija nas takoder
poziva da njegujemo taj stav
sabranosti na svakoj misi, kako bi
»,Bo0Zja RijeC djelotvorno izvrsila u
nasim srcima ono Sto odzvanja u
nasim usima.”[13]

Trebali bismo ozivjeti nasu Zelju da
primimo naseg Gospodina. MoZemo
uZzivati u rijeCima koje nam Bog
upucuje. Svatko od nas moZe naci
nacina kako viSe uzivati u



liturgijskim slavljima i s viSe ljubavi
u njima sudjelovati. Ovo nastojanje,
ponavljano iznova, iz ljubavi, svako
liturgijsko slavlje ucini trenutkom
jedinstvenog susreta s Isusom te
moZe otvoriti neslucene horizonte u
nasem Zivotu poboznosti.

Na taj e nacin Blagoslov i antifona
Gospi subotom olaksati da sjaj Sunca,
koji je Krist, uoci nedjelje posebnom
jasnocom zasja u nasim srcima,
ispunjajuci obzorje duSe zorom
ljubavi i nade. Osobito ¢e marijanski
hvalospjev, koji je zbirka njeznih
pros$nji, pobuditi u nama poboznost
prema Mariji. ,,Ona je prekrasna
Zena,” uzviknuo je nas Otac na
jednom skupu, ,,najdivnije stvorenje
koje je Gospodin mogao stvoriti,
puno savrsenstva. Nije nesavrSenost
Sto uZiva u komplimentima. Sad kad
to znas, tiija ¢emo joj dati
komplimente pune ljubavi." [14]

[1] Sveti Justin, Apologija, br. 67, 3.



[2] Kovacnica, br. 70.

[3] Obred svete pricesti i bogosluZzja
euharistije izvan mise, br. 80.

[4] Susret s Kristom, br. 154.

[5] Usp. A. Heinz, Der Tag, den der
Herr gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualitat des Sonntags, “Theologie
und Glaube” 68 (1978) 40-61, qtd.
ovdje str. 55.

[6] Put, br. 496.
[7] Kovacnica, br. 434.

[8] A. Vazquez de Prada, El fundador
del Opus Dei, sv. I, Madrid, 1997., str.
482.

[9] Usp. Kovacnica, br. 69; Susret s
Kristom, br. 154, izmedu ostalih
mogucih izvora.

[10] Papa Franjo, Homilija, 6. sijeCnja
2022.



[11] Put, br. 551.

[12] Papa Benedikt XVI., Poruka, 20.
svibnja 2012.

[13] Rimski misal, Ordenacioén de las
lecturas de la Misa, n. 9.

[14] Od naSeg Oca, qtd. u San
Josemaria Escriva de Balaguer a los
pies de la Virgen de Guadalupe, u
SEDS, posebno izdanje, Meksiko, 2.
listopada 1976., ur. de Revistas. S. A.

Fernando Lopez Arias

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-
i-marijanska-antifona/ (12.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-i-marijanska-antifona/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-i-marijanska-antifona/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zora-dana-sunca-blagoslov-i-marijanska-antifona/

	Zora Dana Sunca: blagoslov i marijanska antifona

