
opusdei.org

Znanost i vjera u
vrijeme pandemije

Zašto Isus nije čudesno sišao s
križa? Zašto Bog dopušta ovu
pandemiju? Svećenik profesor
Giuseppe Tanzella-Nitti daje
osvrt na odnos između znanosti
i vjere te na egzistencijalna
pitanja koja su proizašla iz
događaja posljednjih mjeseci.

10.06.2020.

Giuseppe Tanzella-Nitti profesor je
fundamentalne teologije na 
Papinskom sveučilištu Svetoga Križa,
te član Međunarodne astronomske

https://www.tanzella-nitti.it/en
https://en.pusc.it/


unije. Glavni je urednik 
Interdisciplinarne enciklopedije
religije i znanosti.

Jedinstveni i nezabilježeni: to
otprilike sažima tjedne kroz koje smo
prolazili. Po pitanju globalnog
utjecaja i vladinih mjera, ovo
iskustvo za gotovo sve nas može se
usporediti samo s posljednjim
Svjetskim ratom i pričama koje smo
čuli od naših djedova i baka (u mom
slučaju, od mojih roditelja). Cijeli
svijet je upleten. No, također i cijela
osoba, kao i znanstvena istraživanja,
emocije, odnosi i osobna uvjerenja.

Stoga si ne postavljamo samo
znanstvena pitanja, već i
egzistencijalna koja u konačnici
dovode u pitanje vjeru onih koji
smatraju da poviješću i svijetom
upravlja Bog Stvoritelj. Zašto Bog ovo
dopušta? Ili konkretnije, netko me
nedavno pitao: zašto je Bog stvorio
koronavirus? Nadalje, koji je smisao

https://inters.org/interdisciplinary-encyclopedia
https://inters.org/interdisciplinary-encyclopedia


molitve? Na nacionalnoj televiziji
jedan je matematičar nedavno
definirao molitvu kao
˝praznovjerje˝, nazivajući zemlje
poput naše u kojoj se ljudi okupljaju
na molitvu ˝srednjovjekovnima˝.
Izjavio je da rješenje problema leži
isključivo u znanosti, potvrđujući
logičku opoziciju između znanosti i
vjere.

Pandemija, poput prošlih epidemija i
prirodnih katastrofa kao što su
potresi i tsunamiji, postavlja pitanje
značenja fizičkog zla koje nije
uzrokovano ljudskom zlobom, već
pojavama u prirodi. Budući da ne
postoji neprijatelj kojeg treba
savladati, Bog je taj kojeg treba
˝osuditi˝. Odgovori koje su ponudili
vjernici i kršćanska tradicija
razlikuju se kroz povijest, te čak kroz
kulture. U prošlosti se govorilo o
božanskoj kazni, pojmu od kojeg se
Isus udaljio u Evanđelju (Lk 13, 1-5).



Ostali se okreću razmatranjima koja
su ponudili sveti Augustin i Toma
Akvinski: Bog nije uzrok zla, ali ga
dopušta zbog većeg dobra. Ovo je
razumnije objašnjenje iako su mnogi
ljudi nezadovoljni njime, posebice
zbog velike cijene većeg dobra. Ipak,
ostali ističu da sablazan zla mogu
razumjeti samo oni koji očekuju
pobjedu dobra, te stoga implicitno
potvrđuju svoju nadu u postojanje
Boga koji će sve urediti. Za
materijaliste i ateiste, međutim,
takva veća očekivanja nisu moguća,
niti ˝pravedno suđenje˝ za Boga;
nema zla za izliječiti, samo nesretnih
događaja.

Sveti Augustin i Toma Akvinski ne
griješe kad kažu da veće dobro može
doći iz zla, ali ne na kvantitativan ili
proporcionalan način. Njihov stav
mora se razumjeti razmatranjem
božanske providnosti. Samo
Stvoritelj vidi potpunu sliku svijeta i
samo On može zaista znati što je



dobro i zlo, što vodi do spasenja, a što
ga sprječava.

Ne radi se o prihvaćanju određene
količine zla tako da možemo postići
više dobra. Naprotiv, moramo
prihvatiti i živjeti kroz ono što u
našem ograničenom pogledu kao
stvorenja zovemo zlom, ali koje Bog
Stvoritelj vidi kao dobro jer
predstavlja napredak do puta
spasenja koji je samo Njemu poznat.

Ne bismo smjeli zaboraviti da Sveto
Pismo ne nudi metafizičke odgovore
na problem zla, već samo
egzistencijalne. Kad je Job savladan
zlom, Bog Stvoritelj kaže mu da
pogleda prirodu oko sebe – zvjedano
nebo i sva stvorenja – kako bi uvjerio
Joba u božansku providnost. Ako se
Bog brine o najmanjim stvorenjima,
pobrinut će se i za Joba, stvorenog na
Njegovu sliku. Bog traži od Joba da
Ga prepozna kao Stvoritelja i da Mu
zato vjeruje. A odgovor koji dolazi



putem križa Isusa Nazarećanina nije
filozofski ili matematički, već je
egzistencijalan. Bog ne izbjegava,
poništava ili uništava zlo; naprotiv,
On prolazi kroz njega. Nosi ga na
svojim leđima. On kaže osobi koja s
Njim nosi križ da ga On neće ostaviti
samog, bez obzira što se dogodi.
Traži od njega da Mu vjeruje. Kao što
je On vjerovao svom Ocu, čak i kad
Ga je naizgled napustio.

Bilo bi lako sići s križa i dodati još
jedno čudo prethodnima. No, to bi
ostavilo ljudska bića sama u
njihovom iskustvu boli i smrti. Isus
ne objašnjava ništa ostajući na križu.
On nas prati i pati s nama, postižući
od ljudi čin povjerenja. Samo
prolaženjem kroz zlo ono se može
pretvoriti u dobro. Zlo nije cijena
koju trebamo platiti; ono što zovemo
zlom, u Božjim očima, može biti put
koji vodi do dobra, jer našim
sjedinjenjem s Kristom i mi možemo
pomoći pretvoriti zlo u dobro.



Molitva je dio svega ovoga jer
priznaje naš status stvorenja pred
Stvoriteljem od kojeg smo primili
život, zrak koji udišemo, Zemlju na
kojoj živimo. Samo On posjeduje
sveobuhvatni pogled na stvarnost
kojeg mi, s našim ograničenim
znanjem, ne posjedujemo. Kad je
molitva iskrena, nikada nije
praznovjerna: to je priznanje
stvoriteljske spone koja nas veže uz
Boga, spone koja nas čini
stvorenjima. Nažalost, čini se da bi
mnogi htjeli poništiti ovu vezu,
misleći da će biti slobodniji bez nje
kada zapravo stvorenje nestaje bez
Stvoritelja.

Znanost će nam, bez sumnje,
ponuditi važne alate koji će nas
izbaviti iz bolne hitne situacije u
kojoj se pronađemo. Oslanjamo se na
medicinska i biološka istraživanja
koja će nam omogućiti, prije ili
kasnije, da ih prebrodimo. No,
cjepiva nisu dovoljna. Ono što će



zaustaviti pandemiju u Italiji i širom
svijeta jest altruizam medicinskog
osoblja, osobna žrtva onih koji se
brinu za bolesne, onih koji služe
drugim muškarcima i ženama uz
rizik za vlastite živote.

Ovi su stavovi teško održivi u
društvu koje se više ne zna moliti.
Naprotiv, oni proizlaze iz
solidarnosti i ljubavi onih koji u
drugima prepoznaju brata ili sestru:
već ovo je molitva. Bez kršćanske
tradicije koja nas je prva naučila da
se brinemo o ljudskim bićima i
potakla otvaranje bolnica, bilo to u
Kini ili Calcutti, u četvrtom ili
dvadeset prvom stoljeću, društvo bi
teško prebrodilo pandemiju. Bez
nade u ostvarenje dobra koje nas
nadilazi – pred našom sviješću ili
pred Bogom – bilo bi teško održati
trud onih koji sada neumorno rade u
bolnicama.



To je retorički rizik, ali svejedno ću
riskirati. Dopustite mi da podijelim
pjesmu o pandemiji koju je napisala
američka učiteljica Kitty O´Meara.
Postala je viralna nekoliko sati nakon
objavljivanja. Sadrži želju koju ja
želim za svakoga. Siguran sam da
prigodno izražava osjećaje koje
mnogi od nas sada proživljavaju,
budući da opisuje skrivene
mogućnosti koje mogu pomoći da se
zlo pretvori u dobro, zacjeljujući nas
sve barem malo.

I ljudi su ostali doma.

Čitali su knjige i slušali, odmarali se i
vježbali

Stvarali umjetnost i igrali igre,

Naučili nove načine bivanja.

Slušali su pozornije.

Neki su meditirali, neki se molili, neki
plesali.

https://www.irishcentral.com/culture/irish-american-teachers-poem-covid19-outbreak
https://www.irishcentral.com/culture/irish-american-teachers-poem-covid19-outbreak
https://www.irishcentral.com/culture/irish-american-teachers-poem-covid19-outbreak


Neki su susreli svoje sjene.

I ljudi su počeli razmišljati drugačije.

Zacijelili su.

U odsutstvu ljudi koji žive neuko,
opasno, bez glave i bez srca, Zemlja je
počela zacjeljivati.

Kada je opasnost prošla, a ljudi se
ponovno zbližili,

oplakivali su svoje gubitke i donosili
nove izbore,

sanjali nove snove,

stvorili nove načine za živjeti na
Zemlji i zacijeliti ju u potpunosti,

onako kako su i sami zacijelili.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/znanost-i-vjera-u-vrijeme-pandemije/


hr-hr/article/znanost-i-vjera-u-vrijeme-
pandemije/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/znanost-i-vjera-u-vrijeme-pandemije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/znanost-i-vjera-u-vrijeme-pandemije/

	Znanost i vjera u vrijeme pandemije

