
opusdei.org

Život koji se prenosi:
„Vaši će starci
sanjati sne, a vaši
mladići gledati
viđenja."

Deseti članak serije Borba,
blizina, misija. Kada odnos
između Oca i djece, te među
generacijama, poprimi oblik
blagoslova, moguće je gledati u
budućnost bez straha od bilo
čega.

8.01.2025.



Ovaj odnos je tu od prvih otkucaja
života Crkve: to je dinamika s kojom
se rađa i koja na određeni način
sažima samu njezinu bit. Sveti Pavao
ga otkriva u središnjim aktivnostima
kao što je evangelizacija ili
euharistijsko slavlje: „Ja sam vam
prenio ono što sam primio", piše u
dva navrata onima iz Korinta (usp.
1Ko 11,23; 15, 3). To nije samo
priopćavanje učenja: to je prijenos
koji sa sobom nosi neku vrstu
generacije. Stoga im kaže: „Jer da
imate u Kristu i deset tisuća učitelja,
ipak ne biste imali više otaca. Ta u
Kristu Isusu po evanđelju ja vas
rodih! ” (1Ko 4,15). Ono što je u
pitanju nije puki prijenos znanja, jer
istina kršćanstva nije niz apstraktnih
načela, već nešto tako konkretno kao
što je Osoba, Osoba koja nam prenosi
svoj život. Zato sam sveti Pavao piše
Galaćanima: „dječice moja, koju
ponovno u trudovima rađam dok se
Krist ne oblikuje u vama." (Gal 4,19).



Sve ovo zapravo nije način koji se
odnosi isključivo na svetog Pavla.
Sveti Ivan također se obraća
vjernicima s "djeco moja" (usp. 1Iv
2,1), a sveti Petar o njima govori kao
o "novorođenčadi" (1P 2,2). U
kršćanskoj egzistenciji postoji
rođenje za novi život, koje traži da se
prenese na druge ljude. To je pokret
koji ima svoj početak u Ocu, a
utjelovljen je u Isusu Kristu: „Sve mi
je dao Otac i nitko ne pozna Sina doli
Otac, i nitko ne pozna Oca doli Sin i
onaj komu Sin hoće objaviti“ (Mt
11,27). Krist ne samo da objavljuje
Oca, nego nam daje ono što je od
njega primio: Isus je postao čovjekom
i došao je na svijet da oni koji ga
primaju „imaju život i to u
izobilju" (Iv 10,10). Primanje
kršćanstva zahtijeva rođenje
"odozgor", ponovno rođenje "iz vode
i duha" (Iv 3,3.5).

Očev blagoslov



Prijenos Saveza jedan je od ključnih
argumenata koji se provlače kroz
Stari zavjet. U povijesti patrijarha,
središnji trenutak ovog prijenosa je
blagoslov sina od strane njegova oca.
Nemoguće je zaboraviti scenu u kojoj
Jakov ide ispred svoga brata Ezava
kako bi primio Izakov blagoslov (usp.
Post 27). Ili onaj drugi u kojem Jakov
blagoslivlja svojih dvanaest sinova
jednog po jednog, navješćujući im što
će biti s njima (usp. Post 49). Jednako
je dirljiv odlomak u kojem David
blagoslivlja svog sina Salomona,
dajući mu prednost nad svim
ostalima (usp. 1. Kraljevima 1-2), kao
i onaj drugi u kojem Matatija, u
vrijeme idolopoklonstva i
progonstva, blagoslivlja svoje sinove,
povjeravajući im da budu revni za
Zakon i da daju svoje živote za Savez
(1M 2,49s).

U svim tim slučajevima očev
blagoslov prenosi na sina dar koji je
on zauzvrat primio od Boga. Postoje



različite rečenice ove vrste. Vrlo je
lijepa, na primjer, ona koju Izak
izgovara o Jakovu. Kad se približio
ocu i poljubio ga, Izak je osjetio miris
njegove odjeće i uzviknuo: „Gle,
miris sina mog nalik je mirisu polja
koje Jahve blagoslovi. Neka ti Bog
daje rosu s neba i rodnost zemlje:
izobilje žita i mladoga vina. Narodi ti
služili, plemena ti se klanjala!
Braćom svojom gospodari, nek sinci
majke tvoje pred tobom padaju!
Proklet bio tko tebe proklinje;
blagoslovljen tko te
blagoslivlje!«” (Post 27,27-29).

Druge blagoslovne molitve imaju
sličnu strukturu. Otac u svome sinu
prepoznaje nekoga tko je od Boga
primio potrebne darove da održi
Savez na životu; moli se Bogu da mu
udijeli milost, jer sluti da će mu život
biti izložen višestrukim
poteškoćama; i konačno mu u
cijelosti prenosi dar koji je primio,
zajedno s odgovornošću koja je s



njim povezana. Dok se kod patrijarha
i monarha blagoslov događa tek na
kraju života, kod drugih se on događa
ranije. U Knjizi o Tobiji, na primjer,
daje se blagoslov kada Tobitov sin
mora preuzeti odgovornost za
budućnost obiteljskog doma. Otac
mu je prenio tu odgovornost i
popratio je savjetom koji je bio
primjer mudrosti (usp. Tb 4).

U Novom zavjetu ono što se
priopćava više nije obećanje Saveza,
već njegova stvarnost: dar spasenja i
misija da se ono donese u sve krajeve
zemlje. Očinstvo više nije krvno, a
prijenos je uznapredovao u
vremenu. Pavao, na primjer, ostavlja
neke od Crkava koje je sam osnovao
u rukama Timoteja i Tita. U jednoj od
poslanica koje piše prvome,
predstavlja se kao apostol,
nezasluženo izabran: Krist me je,
piše, „smatrao vrijednim povjerenja,
kad u službu postavi mene" (1Tm
1,12). I to je ono što poručuje



mladiću: „Taj ti zadatak predajem,
sine Timoteju, u skladu s
proroštvima nekoć nad tobom
izrečenima: na njih oslonjen, bij boj
plemeniti" (1Tm 1:18). Cijelo pismo
ima ton očinskog blagoslova, puno
mudrih savjeta, ali i znakova
ohrabrenja, budući da su mnogi
smatrali da je Timotej premlad za tu
zadaću (usp. 1Tm 4,12). Čitanje
takozvanih "Pastoralnih pisama"
svetog Pavla stalni je izvor
nadahnuća za svakoga tko dosegne
taj trenutak prijenosa - tradicije -
vlastite vjere i vlastitog poslanja.

Otac u Opusu Dei

Kad se sveti Josemaría suočio s
teškim pitanjem vlastitog pokopa,
tražio je da se na vrlo jednostavan
nadgrobni spomenik ugraviraju
riječi: Peccator – Orate pro eo. (1)
Iako je, ugledavši izraze na licima
arhitekata, dodao, smiješeći se : „Ako
želite, možete dodati ove druge riječi:



genuit filios et filias.(2) Ako je prvi
izraz nastao iz svijesti o vlastitom
stanju, drugi je imao veze s
plodnošću koju je Bog dao njegovom
životu, i o kojoj je razmišljao s
čuđenjem.

Još od malih nogu, sveti Josemaría je
bio svjestan da je pozvan da bude
„otac, učitelj i vodič svetaca." (3) To je
bio način na koji je morao širiti
svjetlo koje je primio od Gospodina:
„čak vjerno prikupljajući duh Opusa
Dei, pravo na Djelo bilo bi mrtvo
slovo na papiru da Utemeljitelj nije
prenio nešto živo: stil, tradiciju,
duhovnost koja bi dala povijesni
kontinuitet tom načinu posvećenja
sebe."( 4) Otuda trud koji je uložio da
olakša svojoj djeci koja su izgrađivala
taj život; a otuda i njegova želja da
mnogo ljudi može proći kroz Rimsku
školu, od kraja 1940-ih. Jednostavna
anegdota iz tih godina to ilustrira. Na
druženju u Rimu sa skupinom
članova Djela počeli su razgovarati o



knjigama. Don Álvaro je namjeravao
objaviti studiju, a sveti Josemaría
također je komentirao neke
publikacije koje je imao na umu.
Odjednom je iznenađujuće skrenuo
tijek razgovora. Pokazujući na one
koji su bili s njim, rekao je:
„Pogledajte kakva knjižnica! Ovo su
moji radovi!».(5)

On je svoju djecu oblikovao prema
duhu koji je sam primio, a u isto
vrijeme imao je očinsku gestu prema
njima prepuštajući im taj dar u ruke.
Već u prvim godinama, kada je u
Španjolskoj vladalo ozračje vjerskog
progona, pitao je mlade koji su ga
slijedili: „Ako umrem, hoćete li
nastaviti s Djelom?" (6) To je bio
način na koji je s njima dijelio
odgovornost koju je Bog stavio na
njegova ramena. Kasnije, kada je
došlo vrijeme da karizmu Djela
prenese u nove zemlje, poslao bi
svoje kćeri i sinove s vrlo skromnim
sredstvima i često nesigurnim



komunikacijskim kanalima; odnosno
s ogromnim povjerenjem da će
svugdje znati nositi isti duh koji su
primili.

Naposljetku, dobro je poznato koliko
je trpio zadnjih godina svoga života,
pred krizom u koju je svijet, a osobito
Crkva, ulazio. Sve se preispitivalo,
sve se kritiziralo, sve se htjelo
ostaviti iza sebe. Znakovito je da se u
tom povijesnom trenutku želio u
Rimu okružiti mladima. Uostalom,
oni su rođeni u to vrijeme: oni su bili
ti koji su najbolje mogli uskladiti ono
što je bilo dobro u njihovo vrijeme i
koji su najbolje mogli usmjeriti želju
za obnovom. Možda ih je zato i
pozvao: jer je u njima počivala
budućnost. Mnogi se sjećaju geste
kojom je nekima od tih mladića
stavljao ruke na ramena i govorio im:
„Oslanjam se na vas." Bio je to način
da im kaže da u njihovim rukama
ostavlja ono što je primio od Boga.
Izrazio je to na tisuću načina,



ravnateljima, ali i ljudima koji su se
tek pridružili Djelu.(7) Bio je to još
jedan izraz očinstva koje mu je Bog
dao.

Očinstvo koje se prenosi

Ovo očinstvo je nezaboravno za one
koji su ga iskusili iz prve ruke; ali
također je dio nasljedstva koje je
sveti Josemaría želio ostaviti svojoj
djeci. Zapravo, svaka osoba koja je
dostigla određenu zrelost, svatko tko
ima nešto prenijeti svijetu, u sebi vidi
jedan oblik očinstva. Utemeljitelj
Djela promicao je ovu svijest kod
onih oko sebe od vrlo mlade dobi.
Jedno područje u kojem je to učinio s
posebnom jasnoćom jest
podučavanje. U Brazdi, na primjer,
prikupljeni su savjeti koji dolaze
izdaleka: „Profesore! Stavi sebi za
ideal protumačiti učenicima, u
kratko vrijeme, ono što je tebe stajalo
čitave sate studija dok ti je postalo
jasno."(8) To nasljeđe se lijepo vidi u



onome što je Álvaro d'Ors,
izvanredni profesor rimskog prava,
napisao u nekim osobnim
bilješkama. Tijekom svog života
odgojio je mnoge učenike.
Prisjećajući se svojih učenika, a
posebno onih koji su u to vrijeme
zauzimali stolice koje je on sam
držao, komentirao je: „Nasljedstvo je
uvijek razlog za zadovoljstvo.
Umrijeti bez nasljednika jednako je
tužno ili tužnije nego nemati što
naslijediti." (9)

Isto vrijedi i za mnoge druge
profesije, barem za one koje prenose
neku vrstu kulturne, tehničke i slične
baštine. Sveti Josemaría ju isto
učenje primijenio, i to na poseban
način, na one koji primaju neki
zadatak upravljanja u Djelu. Pedro
Casciaro se sjećao kako im je
inzistirao „da imaju moralnu dužnost
ne učiniti se nezamjenjivima." (10) U
negativnom je izrazu istaknuo
primjer koji je poznavao kad je bio



mlad. Zabilježio je to u Pismu koje je
napisao ravnateljima: „Sjećam se –
kao slikovitog slučaja – kuhara iz
sjemeništa, gdje sam se jednom
morao zaustaviti, tijekom svojih
svećeničkih radnih putovanja po
Španjolskoj. Taj bi čovjek, kad bi
pripremio jelo koje je smatrao
izvanrednim - ono u stvarnosti nije
bilo - izbacio pomoćnike iz kuhinje
da ne nauče recept." (12)

Ali ne samo roditelji: svi smo pozvani
živjeti očinstvo koje nas vodi do
spoznaje da smo baštinici velikog
dara, a u isto vrijeme i odgovorni da
ga, kao život, prenesemo na sljedeću
generaciju. Kako to učiniti? Možda je
prva stvar, jer je to osnova svega
ostaloga, zapamtiti da je Crkva
zajedništvo: zajedništvo s Trojstvom i
zajedništvo među ljudskim osobama.
Otac je nedavno podsjetio na ovo u
vezi s Djelom: „Misliti o zajedništvu
ljudi znači misliti o zajedništvu
sloboda, zajedništvu osobnih



inicijativa koje također „čine Opus
Dei“, i zajedništvu generacija. (13) Te
su slobode, inicijative i generacije
ujedinjene u zajedništvu, a svaka od
njih ima nezamjenjivu ulogu. Kada
postoji zajedničko podrijetlo,
nasljeđe i poslanje, zajedništvo
istodobno rađa očitovanja jedinstva i
pluraliteta.(14) To može dovesti do
nesporazuma, pa čak i napetosti, koje
su uobičajene unutar i izvan Crkve.
Naime, na sociološkoj razini nedavno
je ukazano na brzinu kojom se
posljednjih godina razvijaju razlike
među generacijama.(15) Međutim, uz
svijest da smo dio zajedništva, razlike
se mogu pomiriti ljubavlju i
milosrđem. Sveti Josemaría je
napisao da je „više nego u 'davanju',
milosrđe u 'razumijevanju'."(16) U
nedavnom susretu s obiteljima, Otac
je komentirao ovo učenje, ističući da
se razumijevanje ne sastoji, na
prvom mjestu, u opravdavanju mana
ili prihvaćanju različitosti, već u
<“razumijevanju pozitivnog",



odnosno uočavanju dobrog što u
čovjeku postoji, dobrog za što je
sposoban i vrednovanju toga. I
dodao: „Uvijek ćemo ga naći, ako nas
ljubav pokreće."(17) Na taj način
otkrivamo vrijednost u drugima, a
onda im je moguće vjerovati.
Zapravo, vrednovanje – potvrđivanje
– prvi je način ljubavi, a to je osobito
tako za majku, za oca.

Kao u velikoj simfoniji

Asimilacija i utjelovljenje karizme
nije nešto što se događa automatski,
niti spontano. Zato Crkva predviđa
intenzivnija razdoblja formacije i
razlučivanja, sazrijevanja za ljude.
Pritom, nakon provjere zrelosti
osobe, potrebno je ne izgubiti iz vida
da ona nije pozvana biti svojevrsna
kopija bilo koga. Svaka istinski živa
karizma pokazuje se u zdravoj
raznolikosti stilova, poput one koja je
postojala među apostolima ili ona
koja je postojala među svecima kroz



povijest, čak i unutar istog puta
zvanja. Odlučujuće je naučiti vidjeti
vrijednost koju svaki drugačiji način
gledanja i življenja može imati,
dobro koje svaki od njih jest. Kada se
to događa unutar zajedništva vjere,
ozračje suživota među ljudima i
generacijama postaje zajedničkim
blagoslovom: mladi sa zahvalnošću
gledaju starije, a stariji s vedrinom i
pouzdanjem gledaju mlade. Ovo
drugo je lakše kada se živi duhovno
očinstvo, jer zapravo otac ne
zamjenjuje sina; On ga stvara,
obrazuje, pomaže mu da raste... prati
ga tako da cvjeta i može preuzeti
uzde vlastitog života i života koji je
svatko dobio.

Konačno, unutar tog zajedništva
svatko je pozvan otkriti vlastitu
funkciju, kao u velikoj simfoniji.
Papa Franjo često u tom smislu citira
riječi proroka Joela: „izlit ću duha
svoga na svako tijelo, i proricat će
vaši sinovi i kćeri, vaši će starci



sanjati sne, a vaši mladići gledati
viđenja.“ (Joel 3:1; usp. Djela
apostolska 2,17). Jednom je prilikom
ovako komentirao: „Ako se mladi i
stari otvore Duhu Svetome, (...)
stvaraju prekrasan spoj"(18) u kojem
oboje rastu. Jedi prenose
ukorijenjenost u prošlosti u kojoj je
Bog djelovao; drugi, hranjeni tim
korijenima, otvaraju budućnost.
Stoga, „ako hodamo zajedno, mladi i
stari, možemo biti dobro ukorijenjeni
u sadašnjosti, i odavde posjećivati 
prošlost i budućnost: posjećivati 
prošlost, učiti iz povijesti i liječiti
rane koje nas ponekad uvjetuju;
posjećivati budućnost, hraniti
entuzijazam, učiniti da snovi klijaju,
podići proročanstva, učiniti da nade
procvjetaju" (19).

S obzirom na odvijanje spasenja u
povijesti, svaki naraštaj igra svoju
vlastitu i nezamjenjivu ulogu. Kao u
simfoniji: violina ne može svirati
dionicu timpana, niti limena glazba



može zamijeniti drvene puhače.
Odlučujuća stvar je da, dok svatko
igra svoju ulogu, svi ostaju ujedinjeni
u zajedničkom poslu, u kojem je
svaka osoba vrijedna. Otuda važnost
međusobnog poznavanja, dijeljenja
vremena i mjesta, zanimanja za
druge. Također među različitim
generacijama postoji ono što je Otac
naznačio u jednoj od svojih
poslanica: „Bratstvo, jednostavan
odnos koji se temelji na zajedničkom
sinovstvu, prijateljstvo se stvara
ljubavlju među braćom, s onim što
uključuje uzajamni interes,
razumijevanje, komunikaciju,
pažljivu i delikatnu službu,
materijalnu pomoć i sl.«,(20) a sve to
iz svijesti o vlastitom očinstvu i
vlastitom srodstvu.

* * *

Prijenos – generacija – u srcu je
Crkve. Na isti način na koji je Isus
došao od Oca i stavio spasenje u ruke



svojih učenika, na svakoj je
generaciji da prenese tu baštinu
punu života. „Miris moga sina je kao
miris polja koje je Gospodin
blagoslovio", rekao je Izak
blagoslivljajući svog sina. Sveti
Josemaría ponavljao bi te riječi kad
bi govorio o Djelu kao o "plodnoj
njivi."(21) Tim izrazom, koji je
ponavljao mnogo puta, često i pred
svojom najmlađom djecom, svima je
prenio svoje povjerenje i pokazao
zdrav očinski ponos.(22) Kada odnos
između Oca i djece, te između
naraštaja, poprimi oblik blagoslova,
moguće je gledati u budućnost bez
straha od bilo čega. Tada svijetli
sinovstvo i bratstvo, iz svijesti o
istom božanskom pozivu, koji se
prenosi s koljena na koljeno.

(1) U prijevodu, „grešnik - molite se
za njega."



(2) Prevedeno, „rodio je sinove i
kćeri." Usp. P. Urbano, Čovjek iz vile
Tevere, Barcelona, Plaza & Janés,
1995., str. 200.

(3) Sveti Josemaría, Intimne bilješke,
br. 1725, u A. Vázquez de Prada,
Utemeljitelj Opusa Dei, sv. I, Madrid,
Rialp 1997., str. 554.

(4) A. Vázquez de Prada, Utemeljitelj
Opusa Dei, sv. III, Madrid, Rialp
2003., str. 396.

(5) Ibid, str. 396-397 (prikaz, ostalo).

(6) S. Bernal, monsinjor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Bilješke o životu
utemeljitelja Opusa Dei, Madrid,
Rialp 1980., 6. izdanje, str. 356.

(7) Biskup Julián Herranz sjeća se
nekih dobrih načina na koje se sveti
Josemaría morao sjetiti da odlazi, ali
da će se Djelo nastaviti; usp. J.
Herranz, Na periferiji Jericóa,



Madrid, Rialp 2007., str. 173-174
(prikaz, ostalo).

(8) Sveti Josemaría, Brazda, br. 229.

(9) Neobjavljeni tekst, citiran u G.
Pérez Gómez, Álvaro d’Ors. Simfonija
života, Madrid, Rialp 2020., str. 539.

(10) P. Casciaro, Sanjaj i stvarnost će
nadići snove, Rialp, Madrid 1994., str.
172-173 (prikaz, ostalo).

(11) Sveti Josemaría, Pismo 27, br. 52;
cit. u A. Vázquez de Prada,
Utemeljitelj Opusa Dei, sv. III,
Madrid: Rialp 2003, str. 304, bilješka
158.

(12) Sveti Josemaría, Uputa 31-
V-1936, br. 20, cit. u A. Vázquez de
Prada, Utemeljitelj Opusa Dei, sv. III,
Madrid, Rialp 2003., str. 303.

(13) F. Ocáriz, Pastoralno pismo,
2-10-2024, br. 13.



(14) Usp. Dikasterij za nauk vjere,
Carta Communionis Notio,
05-28-1992, n. 15.

(15) Na primjer, nedavna studija
identificirala je do šest generacija
koje trenutno koegzistiraju; usp. J.
Twenge, Generations, New York,
Atria Books 2023.

(16) Sveti Josemaría, Put, br. 463.

(17) F. Ocáriz, Susret s obiteljima,
16.7.2024.

(18) Papa Franjo, Christus vivit,
25.03.2019., br. 192.

(19) Isto, br. 199.

(20) F. Ocáriz, Pastoralno pismo,
1.11.2019., br. 14.

(21) Sveti Josemaría, Pismo 29, br. 9,
upravo s obzirom na tekst Post 27,27.

(22) Usp. propovijed "Snovi su se
ostvarili", izrečenu 9. siječnja 1968.



pred mladima Rimskog kolegija i
sabranu u U dijalogu s Gospodinom,
br. 1.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/zivot-koji-se-prenosi-vasi-

ce-starci-sanjati-sne-a-vasi-mladici-
gledati-videnja/ (1.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/zivot-koji-se-prenosi-vasi-ce-starci-sanjati-sne-a-vasi-mladici-gledati-videnja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zivot-koji-se-prenosi-vasi-ce-starci-sanjati-sne-a-vasi-mladici-gledati-videnja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zivot-koji-se-prenosi-vasi-ce-starci-sanjati-sne-a-vasi-mladici-gledati-videnja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zivot-koji-se-prenosi-vasi-ce-starci-sanjati-sne-a-vasi-mladici-gledati-videnja/

	Život koji se prenosi: „Vaši će starci sanjati sne, a vaši mladići gledati viđenja."

