
opusdei.org

Život bez Boga

"Grijeh je glavni neprijatelj
naše sreće, ali ima malo moći
nad Božjim milosrđem." Novi
članak u seriji Svjetlo vjere.

27.09.2019.

Kompendij Katekizma Katoličke
crkve počinje s ovim pitanjem: "Što je
Božji plan za čovjeka?", a on daje
odgovor: „Bog, beskrajno savršen i
blagoslovljen u sebi, u planu čiste
dobrote slobodno je stvorio čovjeka
da ga učini dionikom u svom
blagoslovljenom životu." [1] To jest,
Bog nas je stvorio da budemo sretni,



a put da to postignemo jest da
budemo s Njim (usp. Mk 3,13) i
dijelimo u Njegovom
blagoslovljenom životu. Sva Isusova
učenja usmjerena su na poticanje
ove radosti:Ovo sam vam govorio da
moja radost bude u vama i da vaša
radost bude puna (Iv 15,11). Bog Otac,
kao i svi očevi na ovom svijetu, želi
da Njegova djeca budu sretna.

Božji plan, naša čežnja za punoćom
ljubavi, urezana je u najintimniji dio
našeg bića. Tražimo, želimo i
nastojimo postići sreću u svemu što
radimo, a posebno u svim našim
željama i ljubavima. Aristotel je to
već shvatio prije dvadeset i tri
stoljeća. U prvom poglavlju svoje
Nikomahove etike napisao je da se
svi ljudi slažu da je sreća vrhovno
dobro s obzirom na koje biramo sva
druga dobra (zdravlje, uspjeh, čast,
novac, užitke, itd.). [2]

Stvarnost



Teoretski, svi to znaju i kažu: "Ono
što želim jest biti sretan." A ipak se
čini da je nešto pošlo po zlu jer ljudi
često ne uspiju postići sreću. Možda
smo imali iskustva gledanja lica ljudi
oko nas dok putuju vlakom ili
autobusom, među kojima su bila i
ona obilježena tugom, zabrinutošću i
boli. "Ljudi umiru i nisu sretni",
pesimistično je primijetio pisac
dvadesetog stoljeća, ateist. Pa smo se
možda ponekad pitali: "Gospodine,
što se ovdje događa?"

Plan za stvaranje uključivao je našu
sreću, ali nešto je pošlo po zlu. Ne
uspijevamo uvijek biti sretni, a često,
možda zbog toga, ni druge ne
usrećimo. Štoviše, nerijetko možemo
uzrokovati da oni oko nas pate
djelujući na nepristojan i čak
okrutan način. Često moramo reći:
„Gospodine, smiluj se svom narodu!
Gospodine, oprosti nam za toliko
okrutnosti! "[3], kako je papa Franjo
molio tijekom svog posjeta



Auschwitz-Birkenau na Svjetski dan
mladih 2016. Kasnije te večeri,
obraćajući se publici s prozora
nadbiskupske rezidencije, dodao je:
"Koliko boli! Koliko okrutnosti! Je li
moguće da smo mi ljudi, stvoreni na
Božju sliku, sposobni za to?"

Što se dogodilo? Zašto je toliko ljudi
nesretno? Zašto određene stvari koje
obećavaju toliko sreće - prijateljstvo,
obiteljske veze, društveni odnosi,
stvorena dobra - ponekad postanu
izvor tolikog nezadovoljstva, gorčine
i tuge? Kako je moguće da smo
sposobni nanijeti toliko štete?
Odgovor na ta bolna pitanja sažet je
jednom riječju: grijeh.

Neprijatelj sreće

Riječ "grijeh" na latinskom je
peccatum, što znači "zločin, krivica ili
djelovanje krivice". Na grčkom jeziku
u Novom zavjetu riječ koja se koristi
za "grijeh" jest hamartia, što znači
"neuspjeh u postizanju cilja",



"promašaj mete“, a što se posebno
koristilo kad se govorilo o ratniku
koji je promašio metu kopljem.
Konačno, na hebrejskom je
uobičajena riječ za "grijeh" jattáth,
što znači "pogriješiti" u smislu da ne
udarimo u središte mete ili da ne
postignemo točan cilj ili objekt.

Dakle, prvi osjećaj grijeha jest onaj o
promašaju cilja. Pucamo strelicom
usmjerenom prema sreći, ali
promašimo. U tom je smislu grijeh
pogreška, tragična pogreška i ujedno
obmana. Tražimo sreću tamo gdje je
ne možemo pronaći (poput slave ili
moći); posrćemo na putu prema
njemu (na primjer, nagomilavajući
suvišnu robu koja zaslijepi naše srce
potrebama drugih); ili, što je još gore,
zamijenimo našu čežnju za srećom s
nekom drugom ljubavi (kao što je
slučaj kod nevjerne ljubavi). Ali
uvijek je u osnovi svakog grijeha
traženje dobra - stvarnog ili
prividnog - za koje mislimo da će nas



usrećiti. Nikada nećemo shvatiti
grijeh sve dok ne prepoznamo
neispunjenu čežnju za srećom koja
vodi do njeg. Gospodin nas je
upozorio:Jer iznutra, iz čovjekova
srca, izlaze zle misli, blud, krađa,
ubojstvo, preljuba, žudnja, opakost,
prijevara, lažljivost, zavist, kleveta,
ponos, budalaština (Mk 7, 21-22).

Ponekad, snažna želja za nečim
grešnim proizlazi iz nedostatka
stvarne ljubavi u čovjekovom životu,
što dovodi do nemira i tuge i
pokušaja da se to pokuša razriješiti
na pogrešan način. Na primjer, netko
tko se osjeća ne voljenim i nema jake
emocionalne veze, bilo da je riječ o
Bogu ili vlastitoj obitelji ili
prijateljima, može reagirati sumnjom
i agresijom, pa čak i nepravdom, kad
se suoči s tuđim tvrdnjama o njima
kako bi se zaštitio i prevladao
vlastitu nesigurnost. Ili će možda
tražiti zamjenu za ljubav koja im
nedostaje u „lakoodbacujućim“



vezama, laganim užicima ili
materijalnim stvarima.

Samo nas Božja ljubav u potpunosti
zadovoljava. [4] Benedikt XVI. ovako
je rekao: „Sreća je nešto što svi
želimo, ali jedna od velikih tragedija
na ovome svijetu jest to što je toliko
ljudi nikad ne može pronaći jer je
traže na pogrešnim mjestima. Ključ
je vrlo jednostavan - istinska sreća je
u Bogu. Moramo imati hrabrosti da
svoje najdublje nade polažemo samo
u Boga, a ne u novac, karijeru,
svjetski uspjeh ili u svoje odnose s
drugima, nego u Boga. Samo On
može zadovoljiti najdublje potrebe
naših srca."[5] S druge strane, kada
Ga zaboravimo, lako je osjetiti
frustraciju, tugu i očaj, posljedice
praznog srca. Otuda taj savjet svetog
Josemarije ima toliko smisla: "Ne
zaboravi, sine moj, da za tebe na
zemlji postoji samo jedno zlo kojeg se
moraš bojati i izbjegavati milošću
Božjom: grijeh." [6]



Uvreda Bogu, našem ljubaznom
Ocu

Zbornik Katekizma grijeh definira
kao "prijestup protiv Boga u
neposlušnosti Njegovoj ljubavi". [7]
Ali mnogi se ljudi pitaju: "Je li Bogu
doista stalo? Je li utjecao na ono što
ja radim, čak i na ono što mislim?
Kako mogu povrijediti Boga? Može li
Bog trpjeti ili osjećati bol? Kako
mogu uvrijediti Boga koji je
apsolutno transcendentan?"

Ako pod uvredom želimo nanijeti
štetu, očito Bog ne može biti
uvrijeđen ničim što radimo. Ništa što
radim ne može naštetiti Bogu. Ali Bog
je ljubav. Otac je pun ljubavi prema
svojoj djeci i ima za nas suosjećanja.
Osim toga, Bog je postao jedan od nas
kako bi preuzeo na sebe naše grijehe
i otkupio nas. Benedikt XVI. je u
svojoj drugoj enciklici rekao:
„Bernard iz Clairvauxa skovao je
čudesan izraz: Impassibilis est Deus,



sed non incompassibilis. Bog ne
može trpjeti, ali može imati
suosjećanje. Čovjek toliko vrijedi za
Boga da je i sam postao čovjek da bi s
čovjekom trpio na potpuno stvaran
način, u tijelu i krvi, kako nam je
otkriveno u izvještaju Isusove muke.
Dakle, u svim ljudskim patnjama
pridružuje nam se onaj koji tu patnju
doživljava i nosi sa sobom; stoga je
suosjećanje prisutno u svim
patnjama, utjeha Božje suosjećajne
ljubavi."[8] Možemo se prisjetiti
snažnih riječi svetog Pavla o
Kristovom otajstvu: Radi nas je učinio
da bude grijeh koji nije znao grijeha,
tako da u njemu možemo postati
pravednost Božja (2 Kor 5,21).

Na neki način Bog trpi s našim
grijehom jer nam nanosi štetu. On
nije hirovito biće koji grijehom
proglašava djelovanja koja su sama
po sebi ravnodušna i zabranjuje ih
da vidi hoćemo pokazati poslušnost
izbjegavanjem istih. Umjesto toga, on



je ljubazni Otac koji nam govori što
nam može naštetiti i ometati sreću
na koju smo pozvani. Njegove se
zapovijedi mogu usporediti s
uputama za čovječanstvo o tome
kako postići sreću, a ne ometati sreću
drugih (trebamo imati na umu da je
sadržaj ovog priručnika upisan u
našu stvorenu prirodu, a naša
savjest, kad je spontano otvorena
istini, shvaća ih).

Grijeh ozljeđuje Božju ljubav prema
nama - Ljubav koja teži da nas učini
sretnima. Kad griješimo, to je kao da
Bog kroz suze plače: „Ali što radiš,
dijete moje? Zar ne shvaćate da to
šteti vama i mojoj drugoj djeci? Ne
čini to! Ne budi glup! Gledajte, tamo
nećete naći sreću koju tražite, već
sasvim suprotno! Slušajte me!" Otuda
možemo reći da je grijeh "uvreda
protiv Boga u neposlušnosti Njegovoj
ljubavi."[9] Mi vrijeđamo Njegovu
ljubav i sumnjamo u nju našim
grešnim djelima.



Vrijedi dodati da se Bog nikad ne ljuti
na nas. On se nikada ne osvećuje, čak
i kad griješimo. U tim trenucima to je
kao da pati s nama i za nas u Kristu.
Klement Aleksandrijski rekao je da
„Bog, u svojoj velikoj ljubavi prema
čovječanstvu, dolazi u pomoć kao
kada majka-ptica leti jednom od
svojih mladih koji je pao iz gnijezda;
a ako zmija otvori usta da proguta
malu pticu, majka leprša okolo i
izgovara krike tuge zbog svog dragog
potomstva (usp. Pt 32,11). Tako Bog
traži svoje palo stvorenje očinskom
ljubavlju. Liječi ga od pada i progoni
zmiju. On oporavlja mladog i potiče
ga da leti do gnijezda."[10] Kako je
dobar Bog!

Bog je poput oca iz prispodobe o
razmetnom sinu koji žarko
pregledava horizont ne bi li ugledao
svog grešnog sina (usp. Lk 15, 11-19).
Grijeh nas udaljava od Boga. Ali to
nije istina i za Boga. Mnogi
evanđeoski odlomci pokazuju kako



Isus traži grešnike i brani ih od
napada pismoznanaca i farizeja. Bog
se ne udaljava od nas. Nikad nas ne
prestaje voljeti. Naša udaljenost od
Njega stvorena je u našem vlastitom
srcu, iznutra. Ali Božje srce ostaje
privrženo nama. Mi smo ti koji se
zatvaramo za Njegovu ljubav. A
jedan korak prema Njemu s naše
strane dovoljan je da se Njegova
milost ulije u našu dušu. Usta i pođe
svom ocu. Dok je još bio daleko,
njegov ga otac ugleda, ganu se,
potrča, pade mu oko vrata i izljubi ga.
(Lk 15,20). Grijeh je glavni neprijatelj
naše sreće, ali on ima malo moći nad
Božjim milosrđem: „Svi smo grešnici.
Ali On nas voli, On nas voli." [11] To
je naša nada.

Napad na ljudsku solidarnost

Nakon što govori o uvredi protiv
Boga, Kompendij dodaje da grijeh,
sav grijeh, "ranjava ljudsku prirodu i
nanosi štetu ljudskoj



solidarnosti."[12] Ali možemo se
usredotočiti na drugi dio: grijeh
oštećuje ljudsku solidarnost. Suočeni
s ovom tvrdnjom, neki ljudi pitaju:
"Zašto je osobni grijeh loš ako ne
utječe na druge ljude, ako nikome ne
nanesem štetu?" Zapravo, već smo
vidjeli da, griješeći, nekome
naštećujem: sebi. I upravo zbog toga
vrijeđam Boga. Ali sada ćemo
pokušati shvatiti zašto sav grijeh, pa i
onaj najskriveniji, šteti jedinstvu
među ljudskim bićima.

Postanak opisuje kako je prvi grijeh
prekinuo vezu prijateljstva koja je
ujedinila ljudsku obitelj. Nakon pada
vidimo muškarca i ženu kako jedno u
drugo upiru optužujući prst: Žena
koju si stavio uza me - ona mi je dala
sa stabla pa sam jeo (Postanak 3,12),
kaže Adam. Njihov odnos, obilježen
prije čudesnom ljubavi, sada nosi
oznaku želje i dominacije:Žudnja će
te mužu tjerati, a on će gospodariti



nad tobom (Postanak 3,16), Bog reče
Evi. [13]

Sveti Ivan Pavao II rekao je u vezi s
tim: „Budući da se grijehom čovjek
odbija pokoriti Bogu, uništena je i
njegova unutarnja ravnoteža pa tako
i unutar njega nastaju proturječnosti
i sukobi. Ranjen na ovaj način, čovjek
gotovo neizbježno uzrokuje štetu na
tkivu svog odnosa s drugima i
stvorenim svijetom."[14] Oni koji se
daju ponijeti unutarnjim grijesima
kivnosti ili osude već se nepravedno
odnose prema drugima i nemoguće
je spriječiti vanjske propuste u
ljubavi koju duguju bližnjem, ili čak
izvanjske pogreške protiv milosrđa.
Oni koji počine grijehe nečistoće, pa
makar i samo u unutrašnjosti,
narušavaju sposobnost ispravnog
pogleda, a samim time i ljubavi, i
neke ljude već tretiraju kao
predmete, a ne kao osobe. Oni koji
samo sebično razmišljaju o svojim
potrebama naći će se u činjenju



nepravde i maltretiranja okoline koju
dijele s drugima. Grijeh unosi
unutarnju podjelu u čovjeka, gubitak
slobode tako da: „kao slabo i grešno
biće, često čini ono što ne bi htio i ne
čini što bi htio. Dakle, on pati od
unutarnjih podjela i odatle potječu
toliko velika neslaganja u društvu.
"[15]

Grijeh sije podjelu u srcima
muškaraca i žena i ometa njihov
zajednički napredak prema sreći.
Vidjeti grijeh u svojoj oštroj
stvarnosti može dovesti do iskušenja
da postanemo pesimistični i tužni,
pogotovo ako skrenemo pogled s
Krista. Ali razmišljajući o Isusu koji
nosi Križ, koji pati, ali je spokojan,
koji je slab, ali veličanstven,
ispunjava nas nadom i optimizmom
bez obzira na to koliko su velike naše
bijede i grijesi: „Njegov na pad
podiže, njegova smrt vraća u život.
Na naše padanje iznova i iznova u
zlo, Isus reagira svojom odlučnošću



da nas otkupi, s obiljem opraštanja. I
da nitko ne očajava, opet se umorno
podiže, zagrlivši križ."[16]

José Brage

[1] Zbirka Katekizma Katoličke crkve,
1.

[2] Usp Aristotel, Nicomacheova
etika, br. 1095-1097, Hackett
Publishing Company, Indianapolis
1999, prijelaz. T. H. Irwin.

[3] Papa Franjo, posjet Auschwitzu,
29. kolovoza 2016.

[4] Zbirka Katekizma Katoličke crkve,
br. 361..

[5] Benedikt XVI., Obraćanje
studentima Sveučilišta St. Mary,
Twickenham, London, 17. rujna
2010.



[6] Sveti Josemarija, Put, 386.

[7] Zbirka Katekizma Katoličke crkve,
br. 392

[8] Benedikt XVI, Enc. Spe Salvi (30.
studenog 2007.), br. 39.

[9] Zbirka Katekizma Katoličke crkve,
br. 392.

[10] Klement Aleksandrijski,
Protrepticus, 10.

[11] Papa Franjo, riječi s prozora
rezidencije krakovskog nadbiskupa
tijekom Svjetskog dana mladih, 29.
kolovoza 2016.

[12] Zbirka Katekizma Katoličke
crkve, br. 392.

[13] Usp. Katekizam Katoličke crkve,
br. 400.

[14] Sveti Ivan Pavao II., Apostolska
pobudnica Reconciliatio et



Paenitentia (2. prosinca 1984.), br.
15.

[15] Vatikanski sabor II, Pastoralni
ustav Gaudium et spes (7. prosinca
1965.), br. 9.

[16] Sveti Josemarija, Križni put, 7.
postaja

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/zivot-bez-boga/
(31.01.2026.)

https://opusdei.org/en-us/document/life-without-god/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zivot-bez-boga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zivot-bez-boga/

	Život bez Boga

