
opusdei.org

Zahvalnost nas
potiče na borbu

Koji su pravi motivi koji
pokreću jednog kršćanina? Što
pokušavamo kada kažemo da
želimo biti bolji? Ovaj tekst
poručuje da borba treba biti
usredotočena na Boga, a ne na
nas.

4.03.2021.

„Doista, kao kad ono čovjek, polazeći
na put, dozva sluge i dade im svoj
imetak. Jednomu dade pet talenata,
drugomu dva, a trećemu jedan –
svakomu po njegovoj sposobnosti. I



otputova” (Mt 25,14-15). Isusova
prispodoba o talentima jako nam je
poznata i, kao cijelo Pismo, nikad nas
ne prestaje poticati na bolje
razumijevanje našeg odnosa s
Bogom.

Naposljetku, prispodoba govori u
čovjeku koji velikodušno povjerava
veliki dio svoga bogatstva trojici
svojih sluga. Čineći to, ne odnosi se
prema njima kao prema običnim
slugama, već ih uključuje u svoje
poslove. Gledajući s toga stajališta,
čini se da je povjeriti baš primjeren
glagol: ne daje im detaljne upute,
govoreći im precizno što činiti.
Ostavlja ga u njihovim rukama.
Sudeći po njihovoj reakciji – žaru s
kojim nastoje umnožiti gospodarevo
bogatstvo – dvojica su odmah
shvatila poruku. Shvatili su
gospodarev potez kao znak
povjerenja. Mogli bismo čak reći da
su ga prepoznali kao potez ljubavi, i
stoga su s ljubavlju nastojali ugoditi



mu, makar im nisu dani dodatni
zahtjevi niti uvjeti. „Onaj koji je
primio pet talenata odmah ode,
upotrijebi ih i stekne drugih pet. Isto
tako i onaj s dva stekne druga
dva” (Mt 25,16).

Za razliku od njih, treći sluga shvatio
je nešto potpuno drugačije. Smatra
da je stavljen na test i da stoga ne
smije pogriješiti. Za njega je od
krucijalne važnosti ne donijeti krivu
odluku. „Onaj, naprotiv, koji je
primio jedan ode, otkopa zemlju i
sakri novac gospodarev” (Mt 25,18).
Strahuje od toga da ne uzruja gazdu,
kao i od posljedica do kojih bi ta
uzrujanost mogla dovesti. Zbog toga
mu kaže: „Gospodaru! Znadoh te:
čovjek si strog, žanješ gdje nisi sijao i
kupiš gdje nisi vijao. Pobojah se
stoga, odoh i sakrih talenat tvoj u
zemlju. Evo ti tvoje” (Mt 25,24-25).
Budući da smatra da je njegov gazda
strog i nepravedan, ne vjeruje da bi
mu išta povjerio. Vidi u tome težak



test, a ne priliku. I ne želeći pasti na
tom testu, odlučuje se ophoditi na
najsigurniji mogući način s
vlasništvom i interesima druge
osobe. Rezultat je hladan i grub stav:
„ Evo ti tvoje” (Mt 25,25).

Ove dvije reakcije, tako različite,
mogu nam pomoći u razmatranju
kako odgovaramo na ono što nam je
Bog, naš Otac, povjerio: naš život, naš
kršćanski poziv. Oboje imaju
ogromnu važnost u njegovim očima.
I On ih je stavio u naše ruke. Kakav je
naš odgovor?

Boriti se zbog zahvalnosti, a ne
zbog straha

Za prve dvije sluge iz prispodobe,
povjerenje njihovoga gospodara bilo
je istinski dar. Znali su da to ne
zaslužuju i da nisu imali pravo
očekivati neku sličnu zadaću. Na nov
način, shvatili su da se odnos s
njihovim gazdom nije bazirao na
uspjehu ili neuspjehu onoga što su



činili, već na tome kako ih on vidi.
Povrh onoga što su zapravo bili u
datom trenutku, mogao je naslutiti
što bi mogli postati. Promatrajući iz
ove perspektive, lako je zamisliti
duboki osjećaj zahvalnosti koja izvire
iz njihovih srdaca. Primijetiti da na
nas netko gleda s povjerenjem
istinski je poklon i prirodan odgovor
je, kada primimo neki dar, da želimo
dati nešto zauzvrat.

Ako nam ovo nije jasno, možemo
pobrkati važnost borbe u našem
kršćanskom životu. Ako se trudimo
postići uspjeh da bismo tako 
zavrijedili da budemo voljeni, teško
da ćemo kroz borbu iskusiti pravi
mir. Truditi se da bismo bili voljeni,
makar nesvjesno, uvijek znači da će
nas neuspjesi i nevolje voditi u očaj
ili, još gore, da će gorčina prodrijeti u
našu dušu. Međutim, temeljiti našu
borbu na zahvalnosti pomaže nam
da izbjegnemo tu opasnost.



Prispodoba također ukazuje da su
prve dvije sluge primile onaj dar kao
poslanje, jedinstveno i osobno
poslanje. Gazda je, kako je rečeno,
dao svakomu „po njegovoj
sposobnosti” (Mt 25,15). Malo je
vjerojatno da su sluge imale ikakvo
prijašnje iskustvo o ulaganju i
kontroli značajnih količina
bogatstva. Ipak, vjerujući u njih,
gledajući ih kroz ono što bi mogli
postati, njihov gospodar poziva ih da
budu bolja verzija sebe, da se trude
postati ono što još nisu. Drugim
riječima, s tim darom povjerio im je
zadaću posebniju od bilo koje druge.
I, budući da su vidjeli ovo značenje
dara, bili su nadahnuti i potaknuti da
budu na razini toga poziva. Posvetili
su se poslovima svoga gospodara kao
svojima i potrudili su se da se upuste
u nešto s čim dotad nisu imali
nikakvoga iskustva. Posvetili su se
učenju, razvoju i nadilaženju samih
sebe, iz zahvalnosti, prezrevši svaki
strah.



Kao u prispodobi, Bog Otac također
poziva svakoga od nas u skladu s
onim što On vidi da možemo postati.
Ovo je najvažnije, i ono što želimo
iznova otkrivati u svojoj molitvi:
kako nas vidi Bog, a ne kako mi sami
sebe vidimo. Želimo se uvjeriti da je
naša borba utemeljena na Njemu, ne
na nama. Upravo zato što mogu biti
siguran u Božji stav prema meni,
mogu zaboraviti na sebe i baciti se na
razvijanje i umnožavanje bogatstava
koja su mi povjerena radi njegove
slave i dobra drugih. Ta borba će nas
voditi da rastemo u vrlinama vjere,
nade i milosrđa i u svim onim
ljudskim vrlinama koje nam
omogućuju da radimo s predanošću i
da budemo pravi prijatelji svojim
prijateljima.

Borba potaknuta Isusovim
primjerom

Svatko od nas žudi za mirom i
utjehom, odmorom od svih naših



napora. Isus to savršeno razumije i
zbog toga nas poziva: „Dođite k meni
svi koji ste izmoreni i opterećeni i ja
ću vas odmoriti. Uzmite jaram moj
na sebe, učite se od mene jer sam
krotka i ponizna srca i naći ćete
spokoj dušama svojim. Uistinu, jaram
je moj sladak i breme moje lako” (Mt
11,28-30). Ovaj odmor ćemo u
potpunosti iskusiti na kraju vremena,
kada uskrsnemo i kada se sve
stvoreno ispuni Bogom kao što vode
pune mora (usp. Iz 11,9). U
sadašnjem trenutku, naprotiv, mir i
odmor koje nam Isus nudi usko su
povezani s potrebom da uzmemo
njegov jaram i borimo se da bismo ga
slijedili.

„Hoće li tko za mnom, neka se
odrekne samoga sebe, neka uzme
svoj križ i neka ide za mnom” (Mk
8,34). Isusove riječi nisu strogi
zahtjev, nametnut proizvoljno.
Naprotiv, izvor su goleme milosti.
Krist ide ispred nas i na svojoj



vlastitoj koži osjeća izazove, strahove
i boli koji nadiru, u svijetu koji je
obilježen grijehom, kada slobodno
odgovara na Očev poziv. Isus nas ne
traži izdaleka da se borimo, već je bio
tu prije nas; uvijek ide ispred nas.
„Ta nemamo takva Velikog svećenika
koji ne bi mogao biti supatnik u
našim slabostima, nego poput nas
iskušavana svime, osim grijehom.
Pristupajmo dakle smjelo Prijestolju
milosti da primimo milosrđe i milost
nađemo za pomoć u pravi čas” (Hb
4,15-16). Gospodin nas poziva na
nešto što je On sam već proživio.

Govoreći o načinu na koji je Šimun
Cirenac nosio križ s Isusom, sveti
Josemaría potiče svakoga od nas da u
svome životu otkrijemo kako biti 
cirenci: „Dobrovoljno biti Kristov
Cirenac, na taj način izbliza pratiti
njegovo krhko Čovještvo, u običnim
dronjcima, za jednu zaljubljenu dušu
nije znak nesreće, nego nam daje
pouzdanje u blizinu Boga, koji nas



blagoslivlja zbog toga izbora”[1].
Spoznaja se sastoji u tome da svoju
borbu – borbu koju bih mogao
doživjeti kao nepravednu, na isti
način kao i Šimun – naprijed nosim s
Isusom. Radi se o jedinstvu s Njim u
sadašnjem trenutku, u naporu, i ne
samo kada imam uspjeha. Prihvatiti
ga dobrovoljno, kao inherentnu
posljedicu dara mog kršćanskog
poziva, znači otvoriti vrata spoznaji
da se sami Isus trudi u meni i sa
mnom. Stoga, „ne nosi se bilokakav
križ, spoznaje se Kristov Križ, s
utjehom da je Spasitelj onaj koji
podnosi težinu”[2].

U isto vrijeme, Gospodin nas također
poziva da pogledamo rezultate života
koji je obgrlio Križ: pobjeda nad
grijehom i smrću, i njegovo
proslavljanje po Ocu. Zbog
Uskrsnuća, u Isusu imamo uistinu
nenadmašiv dokaz da je, naše
nastojanje da budemo vjerni onome
što nam je naš Bog Otac povjerio,



vrijedno svake žrtve i patnje. Kako
nam kaže sveti Pavao: „Ta ova
malenkost naše časovite nevolje
donosi nam obilato, sve obilatije,
breme vječne slave” (2 Kor 4,17). Uz
Isusa možemo gledati Križ i vidjeti,
ne nepotrebnu bol koja nema smisao,
već pobjedu i otkupljenje.
Uspijevamo vidjeti značenje izazova i
poteškoća koji se nužno pojavljuju
kada nastojimo vjerno slijediti
Kristov primjer donoseći plod u
onome što nam je Otac povjerio.

Milost koja ne uklanja borbu, već
je preobražava

Možda se sluga koji je zakopao svoj
talent osjetio opterećeno, pa čak i
rastuženo, zbog truda koji je
iziskivalo ono što je vidio da njegovi
kolege čine. Uspoređujući se s njima,
i osjećajući se možda neprikladnim
za takvu zadaću, odabrao je
jednostavniji i sigurniji put. Iskopao
je stoga rupu i zakopao u nju dar koji



mu je bio povjeren, zajedno sa svim
mogućnostima koje su dolazile s njim
u paketu. Ova bitna priča ponavlja se
svaki put kada izbjegavamo napor i
neudobnost koji su sastavni dio u
ostvarivanju svega što vrijedi u
životu. Ne bismo trebali zaboraviti
da borba i napor u ljubavnoj potrazi
za dobrom nisu nepravedni ni
proizvoljni. Sastavni su dio naravi
samoga života, života koji je
Gospodin posvetio. Na našem putu
na zemlji, jedinstvo s Isusom očitovat
će se upravo u slobodnoj borbi,
punoj ljubavi, poradi rasta u
nadnaravnim i ljudskim vrlinama.
Milost ne nadomješta dinamiku
svojstvenu ljudskom životu, već je
sjedinjuje s Bogom.

Ako ovo imamo na pameti, naši
napori i naša borba neće biti izraz
samodostatnosti ili
neopelagijanizma. Ne bismo nikada
trebali zaboraviti da, kako je pisao
sveti Pavao Filipljanima, „Bog u



svojoj dobrohotnosti izvodi u vama i
htjeti i djelovati” (Fil 2,13). Borba se,
dakle, ne suprotstavlja djelovanju
milosti u nama. U srži, rast u
teološkim vrlinama nije ništa drugo
doli ljubav – božanska i ljudska –, i
svetost je upravo „punina ljubavi”[3].

Sveti Josemaría izražava ovu istu
teološku istinu iz perspektive
molitve: „Zatim, dok si govorio s
Gospodinom u svojoj molitvi, shvatio
si s većom jasnoćom da je borba
sinonim za Ljubav, i molio si Ga za
veću Ljubav, bez straha od borbe
koja te čeka, jer ćeš se boriti za Njega,
s Njim i u Njemu”[4]. Što se više
trudimo živjeti našu borbu kao 
ljubav, više će nas ganuti želja da ta
ljubav, ta borba, raste. Nadići ćemo
kušnju da zakopamo ono što smo
primili iz želje da izbjegnemo
neugodnosti i, umjesto toga, uložit
ćemo sav napor koji ta zadaća nužno
zahtijeva



Slobodni za rast, slobodni za
učenje

U svom Pastoralnom pismu (9.
siječnja 2018.), Otac nam pomaže u
dubljem razmatranju intimnog
odnosa između slobode i borbe u
našim životima: „Koliko smo
slobodniji, više ćemo ljubiti. A ljubav
je zahtjevna: ‚sve pokriva, sve
vjeruje, svemu se nada, sve
podnosi’ (1 Kor 13,7)”[5]. U isto
vrijeme, što više ljubimo, to osjećamo
da smo sve slobodniji, pa čak u
teškim i neugodnim situacijama.
„Koliko jača je naša ljubav, slobodniji
smo. Također djelujemo u slobodi
duha kada nemamo volje nešto
ostvariti ili nam se čini izrazito teško,
ako to činimo iz ljubavi odnosno ne
zato što nam se sviđa, već zato što to
želimo.”[6].

Nije riječ o tehnici koju bismo
koristili radi ostvarivanja nečega što
nam se ne sviđa, maskiranju tmurne



stvarnosti riječima ‚ljubav’ i 
‚sloboda’. Štoviše, riječ je o dubokoj
istini naših duša koju je svatko od
nas pozvan otkriti. Što se više
poistovjetimo s darom koji nam je
Bog udijelio, s našim talentima i
našom misijom, to ćemo raspoloživiji
biti za borbu i, kad god bude
potrebno, za čuvanje i njegovanje
toga dara. Neće nas pokretati strah ili
težina obvezanosti, već zahvalnost
Bogu i želja da odgovorimo na
njegovu Ljubav. „Vjera u ljubav
Božju prema svakom pojedincu (usp.
1 Iv 4,16) omogućava nam da
odgovorimo iz ljubavi. Mi možemo
ljubiti jer On je nas prvi ljubio (usp. 1
Iv 4,10). Svijest o tome da se
beskrajna Ljubav Božja nalazi ne
samo na početku našega života, već i
u svakom trenutku, jer On je prisniji
s nama nego mi sami i ispunja nas
sigurnošću”[7].

U posljednje vrijeme mnogo se radi
na nastojanju da iznova shvatimo



važnost borbe u sklopu ljudskog
integralnog razvoja, naročito na
poslovnom području i edukaciji.
„Razmislite malo o vašim kolegama
koji se ističu po svom
profesionalnom prestižu, poštenju,
nesebičnom služenju: Ne posvećuju li
mnoge sate u danu — pa čak i u noći
— ovoj zadaći? Zar nemamo ništa za
naučiti od njih?”[8]. Sigurno od njih
možemo naučiti kako se bolje boriti, i
tako biti slobodni da ljubimo više.
Osim toga, oni koji se bolje bore
uglavnom imaju otvorenu borbu. Ne
gledaju na svoje vještine – svoje
talente – kao na nešto fiksno i
određeno. Kao prva dvojica sluga iz
Isusove prispodobe, razumiju da bi
ono što im je povjereno trebalo rasti
uz napor i borbu. Ako slijedimo ovaj
primjer, opazit ćemo da se borba
sama po sebi isplati: nevolje i
poteškoće više neće izgledati kao
promašaji, već kao prilike za učenje i
poboljšanje; nećemo doživljavati
napor kao nedostatak, već kao znak



napretka; i, umjesto da se osjećamo
povrijeđeno jer drugi vide naše
mane, željet ćemo spoznati svoju
slabost i primiti savjet od drugih.

Vjerojatno su prve dvije sluge iz
parabole povjerovale da se ono što
im je povjereno može razvijati.
Privuklo ih je i motiviralo povjerenje
njihovoga gazde. Mi se također
možemo osjećati nadahnuto, jednako
kao i slobodno, kada nanovo
otkrivamo kako se ljubav našeg Boga
Oca nalazi u jedinstvenoj misiji koju
je povjerio svakome od nas. Riječ je o
misiji koja podrazumijeva žrtvu i
borbu da bismo je mogli iznijeti do
kraja.

Gospodin nam je povjerio prekrasnu
misiju. Htio je računati s nama da bi
svoju beskrajnu Ljubav učinio
prisutnom u svijetu u kojem živimo.
Zbog toga, „svjesni da nas Bog čeka u
svakoj osobi (usp. Mt 25,40) i da želi
biti prisutan u njihovom životu



također i po nama, čini da punim
rukama dajemo ono što smo primili.
I u našem životu, kćeri i sinovi moji,
primili smo i primamo mnogo
ljubavi. Dati je Bogu i drugima čin je
vrlo svojstven slobodi. Ljubav 
ostvaruje slobodu i otkupljuje je:
omogućava joj da se sretne sa svojim
početkom i krajem, u Ljubavi
Božjoj”[9]. Dvojica sluga koji su
vjerno razvijali dar svoga gazde
otkrili su puno veću nagradu od one
koju su mogli zamisliti: „Valjaš, slugo
dobri i vjerni! U malome si bio
vjeran, nad mnogim ću te postaviti!
Uđi u radost gospodara svoga”(Mt
25,23). Ovo je naslada koju tražimo i
ona koja nas prati u našoj borbi,
ispunjena nadom koja je potakla
svetoga Pavla da izjavi: „Smatram,
uistinu: sve patnje sadašnjega
vremena nisu ništa prema budućoj
slavi koja se ima očitovati u
nama” (Rim 8,18).

Justin Gillespie



[1] sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
132

[2] Isto

[3] sveti Josemaría, Brazda, 739

[4] Isto, br. 158

[5] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 9. I.
2018., br. 5

[6] Isto

[7] Isto, br. 4

[8] Prijatelji Božji, br. 60

[9] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 9. I.
2018., br. 4

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/zahvalnost-nas-potice-na-borbu/


hr-hr/article/zahvalnost-nas-potice-na-
borbu/ (18.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/zahvalnost-nas-potice-na-borbu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zahvalnost-nas-potice-na-borbu/

	Zahvalnost nas potiče na borbu

