
opusdei.org

"Zahvaljujte za sve,
jer sve je dobro."

Biti zahvalan, u dobrim i lošim
vremenima, znači znati da te
Bog uvijek voli: hvala ti što si
ovdje uz mene; hvala ti jer ti je
ovo važno.

8.02.2026.

Pronaći vlastiti put u životu: shvatiti
što je bitno, cijeniti što je vrijedno,
predvidjeti što je loše, otpustiti što je
nebitno. "Ako je bogatstvo blago
poželjno u ovom životu, što je onda
bogatije od mudrosti koja sve
stvara?" (Mudr 8,5). Mudrost je



neprocjenjiva: svatko bi je želio. To je
znanje koje nema nikakve veze sa
slovima, već s okusom, sa
sposobnošću da se osjeti okus
dobrote. To je prikladno izraženo
izrazom sapientia, prijevodom grčke
riječi sophia u mudrosnoj literaturi.
U svom izvornom značenju, sapientia
označava dobar ukus, istančan nos.
Mudar čovjek ima nepce za kušanje
onoga što je dobro. Da nobis recta
sapere, molimo Boga drevnom
molitvom[1]: daj nam da kušamo ono
što je dobro.

Sveto pismo predstavlja ovu mudrost
kao prirodno znanje, ono koje lako
izvire: „nalaze je oni koji je traže.
Ona pretječe sve koji je žude i prva
im se pokazuje. Tko zorom rani njoj,
taj se ne muči: nalazi je gdje sjedi
kraj vrata njegovih.“ (Mudr 6,12-14).
Međutim, da bi se postigla ta
prirodnost, potrebno ju je tražiti,
željeti je, rano ustati po nju. Sa
strpljenjem, s upornošću psalma: „O



Bože, ti si Bog moj: gorljivo tebe
tražim; tebe žeđa duša moja, tebe želi
tijelo moje, kao zemlja suha, žedna,
bezvodna.“ (Ps 63,1). I ta je potraga
zadatak cijelog života. Zbog toga
mudrost dolazi i s godinama.
Mudrost, kako je Papa toliko puta
rekao, ponavljajući Siraha (usp. Sir
8,9), najkarakterističnija je za starije
osobe: oni su „riznica mudrosti
našega naroda“[2]. Istina je da
godine mogu donijeti i nedostatke,
poput učvršćivanja određenih
karakternih mana, nevoljkosti
prihvaćanja vlastitih ograničenja ili
poteškoća u razumijevanju mladih
ljudi. Ali iznad svega, ono što obično
dolazi do izražaja jest sposobnost
cijeniti, uživati u onome što je
istinski važno. I to je, na kraju
krajeva, prava mudrost.

To je vrsta znanja na koju se sveti
Josemaría osvrnuo jednom prilikom,
govoreći skupini vjernika Opusa Dei:
„Kad prođe trideset godina, osvrnut



ćete se i bit ćete zadivljeni. I neće
vam preostati ništa drugo nego
provesti ostatak života zahvaljujući,
zahvaljujući…“[3] Kako godine
prolaze, ono što prije svega ostaje su
razlozi za zahvalnost. Oštri obrisi
problema i teškoća koji su nas možda
nekoć potresli do srži postaju mutni i
počinjemo ih vidjeti drugačijim
očima, čak i s dozom humora.
Dobivamo perspektivu kako bismo
vidjeli kako nas je Bog vodio, kako je
preokrenuo naše pogreške, kako je
iskoristio naše napore… Oni koji su
živjeli s blaženim Álvarom sjećaju se
koliko je često i jednostavno govorio:
„Hvala Bogu.“ To uvjerenje da čovjek
više nema za što biti zahvalan
utjelovljuje bitan element istinske
mudrosti. To je mudrost koju Bog
njeguje u dušama onih koji ga traže i
koji mogu reći, čak i prije starosti:
„Razumniji sam i od staraca jer tvoje
čuvam naredbe.“ (Psalam 119,100).

Sve je dobro



Iz skučenog prostora i tjeskobe svog
skrovišta u honduraškom poslanstvu,
sveti Josemaría je 1937. napisao
vjernicima Opusa Dei razasutim po
Madridu: „Ohrabrite se! Pokušajte
usrećiti sve: sve je nabolje: sve je
dobro“[4]. Još jedno pismo, napisano
mjesec dana kasnije onima u
Valenciji, ima isti ton: „Ohrabrite se.
Radujte se, ako ste, naravno, bili
ožalošćeni. Sve je nabolje“[5].

Sve je dobro, sve surađuje na dobro.
U tim riječima otkrivaju se dva
odlomka iz Svetog pisma. S jedne
strane, vrhunac Božje radosti tijekom
stvaranja, koja kulminira zaključkom
da je "sve što je stvorio (...) bilo vrlo
dobro" (Post 1,31). S druge strane,
ona maksima svetog Pavla - "sve
surađuje na dobro onima koji ljube
Boga" (Rim 8,28) - koju je sveti
Josemaría sažeo u usklik: "omnia in
bonum!" Godinama ranije, za Božić
1931., ove dvije niti Svetog pisma
isprepletene su u bilješci koja će



kasnije postati točka u Putu. Sve je
dobro, sve surađuje na dobro.
Cijenjenje dobrih stvari i nada da će
Bog znati kako izvući dobro iz onoga
što se čini lošim.

Nauči se više puta na dan uzdići
svoje srce k Bogu u znak zahvale. -
Jer ti daje ovo i ono. - Jer su te drugi
prezreli. - Jer nemaš ono što trebaš,
ili jer to imaš.

Jer je učinio tako lijepom svoju
Majku, koja je također tvoja Majka. -
Jer je stvorio sunce, i mjesec, i ovu
životinju, i onu biljku. - Jer je učinio
onoga čovjeka tako rječitim, a tebe je
učinio suhoparnim…

Zahvali mu na svemu, jer sve je
dobro.[6]

Kao što se na prvi pogled može
vidjeti, slijed razloga za zahvalnost
ne slijedi neki poseban redoslijed:
ako je sve dobro, onda je prva stvar
koja nam se predstavi dobra, a



sljedeća, i sljedeća... sve su to razlozi
za zahvalnost. „Jer je stvorio sunce i
mjesec i tu životinju i onu drugu
biljku.“ Gledajte gdje god želite, čini
se da nam sveti Josemaría govori:
naći ćete samo razloge za zahvalnost.
Ovi stihovi odražavaju, ukratko,
preobilje divljenja prema Božjoj
dobroti; čudo koje podsjeća na
Pjesmu stvorenja svetog Franje, u
kojoj je sve također razlog za
zahvalnost: „Hvaljen budi,
Gospodine moj, za brata Mjeseca i
zvijezde (...). Hvaljen budi,
Gospodine moj, za brata Vjetra i zrak,
i oblak i vedro nebo, i svako vrijeme,
jer sve to hraniš svojim stvorenjima
(...). Hvaljen budi, Gospodine moj, za
one koji opraštaju iz ljubavi prema
tebi“[7].

„Jer ti daje ovo i ono.“ Koliko nam
stvari Bog daje i kako se lako
naviknemo na njih. Zdravlje, koje je
nazvano „tišinom organa“, možda je
paradigmatski primjer: često se



događa da ga uzimamo zdravo za
gotovo sve dok se tijelo ne počne
davati spoznati; i možda tek tada,
zbog njegove odsutnosti, cijenimo
ono što smo imali. Zahvalnost se
ovdje sastoji, dijelom, u iščekivanju;
u izoštravanju uha kako bismo
percipirali tišinu, diskreciju kojom
nam Bog daje toliko toga. „Božje
milosrđe prati nas iz dana u dan.
Dovoljno je imati budno srce da
bismo ga mogli percipirati. Vrlo smo
skloni primijetiti samo svakodnevni
umor (...). Ali ako otvorimo svoja
srca, tada, iako smo uronjeni u njega,
možemo neprestano vidjeti koliko je
Bog dobar prema nama; kako misli
na nas upravo u malim stvarima,
pomažući nam tako da postignemo
velike stvari“ [8].

Umanjilo bi tu zahvalnost pomisliti
da je to jednostavno odgovor na dug
zahvalnosti. To je puno više: upravo
zato što se sastoji od uživanja u
dobru, zahvaljivanje Bogu znači



uživati s Njim u dobrima koja nam
On daje, jer je užitak uvijek veći u
društvu voljenih. Čak i
najprozaičnije stvari tada mogu biti
razlog za dobar provod; da se ne
shvaćamo previše ozbiljno; da
otkrijemo radost življenja „usred
malih stvari svakodnevnog života,
kao odgovor na srdačan poziv našeg
Boga Oca: ‘Sine moj, čini dobro
prema svojim mogućnostima… Ne
uskraćuj si dobar dan’ (Sir 14,11.14).
Koliko se očinske nježnosti osjeća iza
ovih riječi!’[9]

Sve je za dobro

Sjetiti se zahvaljivati za dobra koja
nam Bog daje samo je po sebi izazov.
Što je s manje ugodnim stvarima?
„Jer ste bili prezreni“: jer su se prema
vama ponašali hladno, ravnodušno;
jer ste bili poniženi; jer vaši napori
nisu bili cijenjeni... „Jer nemate ono
što vam treba ili zato što to imate.“
Najblaže rečeno, iznenađujuće je



koliko se lako imanje i nemanje
pojavljuju ovdje pod istim znakom. Je
li doista moguće zahvaljivati Bogu za
nedostatak zdravlja, posla ili mira?
Zahvaljivati jer vam nedostaje
vremena - koliko često nam to
uzrokuje patnju - jer vam nedostaje
motivacije, snage, ideja; jer je ovo ili
ono pošlo po zlu... Pa, da: čak i tada,
kaže nam sveti Josemaría,
zahvaljujte Bogu.

Ovaj stav vraća nas na proturječnosti
koje je sveti Josemaría iskusio kada je
pisao ta pisma iz honduraškog
veleposlanstva i na kontekst patnje iz
kojeg je proizašao zapis koji je u
osnovi ove točke u Putu.[10] Poziv na
zahvaljivanje za loše stvari, koji se
eksplicitnije pojavljuje nekoliko
stranica kasnije, ima svoje podrijetlo
u zapisu od pet dana ranije:
„Paradoksi sitne duše: Kad ti Isus
pošalje zgode koje svijet naziva
dobrima, plači u svom srcu i
razmišljaj o Kristovoj dobroti i o



svojoj zloći! Kad ti Isus pošalje
događaje koje ljudi ocjenjuju kao zle,
veseli se u svom srcu jer ti On uvijek
daje ono što ti dobro dolazi, i to je
lijep čas da zavoliš Križ.“[11]

Unatoč vremenskoj blizini, ovo
razmišljanje spada u okvir drugog
poglavlja Puta, jednog od dva koja se
bave duhovnim djetinjstvom. To
iznosi na vidjelo ključ za
razumijevanje duhovne klime ove
sklonosti zahvaljivanju Bogu „za sve,
jer je sve dobro“. Ako je zahvalnost
znak mudrosti koja prati starost i
bliskost s Bogom, ona se javlja samo
tamo gdje postoji stav „nade punog
prepuštanja“[12] u Božje ruke; stav
koji je sveti Josemaría otkrio kroz
duhovno djetinjstvo: „Jesi li
prisustvovao zahvali djece? -
Oponašaj ih i govori poput njih Isusu
pred pogodnostima i pred
protivštinama: «Kako si dobar! Kako
si dobar!...» “[13]



Biti zahvalan za loše stvari sigurno
nije nešto što nastaje spontano.
Zapravo, u početku se može činiti čak
i teatralnim ili naivnim: kao da
poričemo stvarnost, kao da tražimo
utjehu u... dječjoj priči. Međutim, biti
zahvalan u tim situacijama ne znači
zažmiriti, već vidjeti ispod površine.
Opiremo se zahvalnosti jer opažamo
gubitak, neuspjeh, slomljeno srce.
Naš pogled je još uvijek vrlo
utemeljen u stvarnosti, poput
pogleda djeteta koje osjeća kao da se
svijet ruši jer se igračka slomila, jer
se spotaknulo ili jer bi se htjelo
nastaviti igrati. U trenutku je to mala
drama, ali sigurno će proći nakon
nekog vremena. „U našem
unutarnjem životu, prikladno je da
svi budemo (...) poput one djece, koja
se čine od gume, koja čak uživaju u
svojim kotrljanjima jer odmah
ustanu i nastave trčati okolo; i jer
također imaju - kada je potrebno -
utjehu svojih roditelja“[14].



Biti zahvalan za loše ne znači
ignorirati ga, već vidjeti dalje od
toga. Način na koji sveti Josemaría
govori o zahvalnosti nije neka vrsta
plašta koji magično prekriva
neugodnost, već gesta kojom
podižemo pogled prema našem Bogu
Ocu, koji nam se smiješi. To otvara
put povjerenju, predaji koja nevolje
stavlja u drugi plan, iako nas one još
uvijek mogu teško opteretiti.
Zahvaljivati kada nešto boli znači
prihvaćanje: „Najbolji način da
izrazimo zahvalnost Bogu i ljudima
jest da sve prihvatimo s
radošću“ [15]. Sigurno prvo što izađe
nije krik radosti; možda upravo
suprotno. Čak i ako se duša pobuni,
zahvaljujemo: „Gospodine, nije
moguće… ne može biti… ali hvala ti“;
prihvaćamo: „Volio bih da imam više
vremena, više snage… Volio bih da se
ova osoba bolje ponaša prema
meni… Volio bih da nemam ovu
poteškoću, ovu manu. Ali Ti najbolje
znaš.“ Zamolit ćemo Boga da ispravi



stvari onako kako mislimo da bi
trebale biti, ali sa smirenošću da On
zna što čini i da iz onoga što mi
možda vidimo samo kao zlo izvlači
dobro.

Zahvaljivati za loše, uvijek riječima
iz istog razdoblja kao što je „hvala za
sve“, znači „vjerovati kao što djeca
vjeruju, voljeti kao što djeca vole,
predati se kao što se djeca
predaju“ [16]. Osim posebnog oblika
koji to predanje poprima u
unutarnjem životu svake osobe, ovaj
stav ocrtava uvjerenje da smo pred
Bogom vrlo mali i da su naše stvari
takve. Pa ipak, Bogu je stalo do njih,
više nego ikome drugome na svijetu.
Iz toga istinski proizlazi zahvalnost
spoznaje da smo voljeni: hvala ti što
si ovdje uz mene; hvala ti jer ti je to
važno. Usred prividne Božje
udaljenosti tada opažamo njegovu
blizinu: promatramo ga usred
običnog života, jer su problemi dio
običnog života. Pod konopcima



nedaća, tako se pojavljuje najdublji
razlog zbog kojeg zahvaljujemo za
dobro i zlo: hvala ti, jer svugdje
pronalazim Ljubav. Pravi razlog
zahvaljivanja, sam korijen
zahvaljivanja, jest taj što me Bog voli
i što je sve u mom životu prilika da
volim i znam da sam voljen.

U patnji uzrokovanoj onim što nam
nedostaje, hladnoćom, oskudnošću,
posljedicama naših pogrešaka... leže
skrivene prilike da se prisjetimo, da
se probudimo za Božju Ljubav.
Shvaćamo da, iako može biti teško
nečega se odreći, iako može biti teško
prihvatiti bol ili ograničenje, što nam
to može oduzeti, uostalom, ako
imamo Božju Ljubav? „Tko će nas
rastaviti od ljubavi Kristove? Nevolja,
tjeskoba, progonstvo, glad, golotinja,
opasnost, mač?“ (usp. Rimljanima
8,35).

Stoga je moguće "zahvaljivati za sve,
jer je sve dobro". Kršćansko "ludilo"



zahvaljivanja za sve ima svoje
podrijetlo u božanskom sinovstvu.
Oni koji su shvatili da imaju Oca koji
ih voli, zaista ne trebaju ništa više.
Iznad svega, dobri Otac zaslužuje
zahvalnost. To je Isusova ljubav
prema svom Ocu: Isus je sva
zahvalnost, jer je sve primio od svog
Oca. A biti kršćanin znači ući u tu
ljubav, u tu zahvalnost: "Zahvaljujem
ti, Oče, jer me uvijek uslišavaš" (usp.
Iv 11,41-42).

Ne zaboravite reći hvala

„Blagoslivljaj dušo moja Gospodina, i
ne zaboravi dobročinstava
njegovih“ (Psalam 103,2). U Svetom
pismu nas Bog često poziva da se
sjećamo, jer zna da uobičajeno
živimo u zaboravu, poput djece koja
se igraju i zaboravljaju oca. Bog to
zna i razumije. Ali nas nježno
privlači u svoje ruke i šapuće nam na
tisuću načina: sjeti se. Zahvalnost je
stoga i stvar pamćenja. Zato Papa



često govori o „zahvalnom
pamćenju“ [17].

Spremnost da budemo zahvalni za
ono što nas uznemiruje, koliko god to
zapanjujuće zvučalo, zapravo
olakšava da se sjetimo zahvaliti Bogu
za ugodne stvari. Štoviše,
svakodnevni život nam nudi mnoge
prilike za pamćenje: zastati na
trenutak kako bismo blagoslovili stol,
zahvaliti što nam Bog daje nešto za
jelo; posvetiti vrijeme tijekom
zahvale na misi ili u našoj osobnoj
molitvi kako bismo zahvalili za
obične stvari u životu, otkrili što je u
njima izvanredno: posao, krov nad
glavom, ljudi koji nas vole; zahvaliti
za radosti drugih; vidjeti jedan Božji
dar, pa drugi, pa još jedan, u ljudima
koji nam služe... Postoje i trenuci
kada nas život dočeka iskrom ljepote:
svjetlo zalaska sunca, neočekivana
pažnja usmjerena prema nama,
ugodno iznenađenje... To su prilike
da vidimo, usred ponekad sive



tkanine svakodnevnog života, boju
Božje ljubavi.

Od davnina su kulture diljem svijeta
prolazak dana u noć smatrale
odrazom života. Život je poput dana,
a dan je poput života. Stoga, ako je
zahvalnost znak mudrosti za one koji
su dugo živjeli, kako je dobro završiti
dan sa zahvalnošću. Kada zastanemo
u Božjoj prisutnosti kako bismo
razmislili o danu, Bog će biti
zahvalan što Mu zahvaljujemo za
toliko mnogo stvari, "etiam
ignotis" [18]: čak i za one koje ne
poznajemo; pa čak i što Ga molimo za
oproštenje, s povjerenjem djece, što
nismo dovoljno zahvalili.

Carlos Ayxelà



[1] Molitva „Veni Sancte Spiritus“,
nalazi se u Rimskom misalu, Zavjetna
misa Duha Svetoga (A), Kolekta.

[2] Franjo, Opća audijencija, 4.
ožujka 2015.

[3] Sv. Josemaría, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 21. siječnja
1955., citirano u Kronikama, VII-55,
str. 28 (AGP, knjižnica, P01).

[4] Sv. Josemaría, Pismo, 17. svibnja
1937., citirano u Putu, kritičko-
povijesno izdanje, komentar na br.
268.

[5] Sv. Josemaría, Pismo, 15. lipnja
1937.; citirano u Isto.

[6] Sv. Josemaría, Put, br. 268. Izvorni
unos datiran je 28. prosinca 1931.

[7] Sv. Franjo Asiški, Pjesma
stvorenjima, u Fonti Francescane, br.
263.



[8] Benedikt XVI., Homilija, 15.
travnja 2007.

[9] Franjo, Apostolska pobudnica
Evangelii Gaudium, 24. studenog
2013., br. 4.

[10] Usp. Put, kritičko-povijesno
izdanje, komentar na br. 267 i 268.

[11] Put, br. 873. Izvorni unos je od
23. prosinca 1931.

[12] F. Ocáriz, Pastirsko pismo, 14.
veljače 2017., br. 8.

[13] Put, br. 894. Tekst se također
temelji na unosu od 23. prosinca
1931.

[14] Sv. Josemarija, Prijatelji Božji, br.
146.

[15] Sv. Terezija iz Kalkute, Najveća
ljubav, Urano, Barcelona 1997., str.
51.



[16] Sveta krunica, Čitaču. Ovaj tekst
pripada izvornom rukopisu koji je
sveti Josemaría napisao „u jednom
dahu“ tijekom devetnice Bezgrešnom
Začeću 1931.; vidi kritičko-povijesno
izdanje, faksimile i fotografije, br. 4.

[17] Vidi, na primjer, Franjo,
Evangelii Gaudium, br. 13; Homilija,
18. lipnja 2017.; Homilija, 12.
prosinca 2017.

[18] Sveti Josemaría, „U Božjim
rukama“ (2. listopada 1971.), U
dijalogu s Gospodinom, kritičko-
povijesno izdanje, Rialp, 2017., str.
307.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/zahvaljujte-za-sve-jer-sve-

je-dobro/ (8.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/zahvaljujte-za-sve-jer-sve-je-dobro/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zahvaljujte-za-sve-jer-sve-je-dobro/
https://opusdei.org/hr-hr/article/zahvaljujte-za-sve-jer-sve-je-dobro/

	"Zahvaljujte za sve, jer sve je dobro."

