opusdei.org

Za mene je Zivjeti
Krist (VIII): Ugoditi
Bogu. Svetost i
perfekcionizam

Gospodinov poziv ,budimo
savrsSeni poput Oca

nebeskog“ (Mt 5,48) sastoji se od
zZivljenja kao djece Bozje,
svjesni vrijednosti koju imamo
u njegovim ocima, usidreni u
nadi i radosti koja proizlazi iz
osjecaja djece BoZje, a On je
tako dobar Otac.

22.08.2018.



Usred Spanjolskog gradanskog rata,
nakon nekoliko mjeseci skrivanja na
raznim mjestima, sveti Josemaria
odlucio je napustiti glavni grad
zemlje. Trebalo je doc¢i do mjesta gdje
njegov zZivot nece biti u opasnosti, i
ponovno zapoceti svoje apostolsko
poslanje. Sa skupinom svoje duhovne
djece presao je Pireneje na putu
punom opasnosti i uspio stici do
Andore. Nakon $to je proSao kroz
Lourdes, otiSao je u Pamplonu, gdje
ga je biskup docekao i ponudio mu
smjestaj. Ondje je, nedugo nakon
dolaska, na Bozi¢ 1937., otiSao na
duhovnu obnovu u samoci. U
trenutku molitve napisao je:
»Meditacija: puno hladnoce: isprva je
samo blistala djetinjasta Zelja da bi
»,moj Otac-Bog bio sretan kad bi mi
morao suditi“. — Zatim snazan Sok:
,Isuse, reci mi nesto!", izrecitirano
viSe puta, puno tuge u ledu iznutra.
— I zaziv mojoj Majci s neba —
»2Mama!“ — i zastitnicima, i mojoj
djeci koja uZivaju u Bogu... i onda



obilne suze i plac... i molitva. Odluke:
,biti vjeran rasporedu, u obicnom
Zivotu"»[1].

To su intimne biljeSke u kojima
objasnjava kako mu se dusa osjeca,
kakvi su mu osjecaji, stanje duha, i to
s velikim intenzitetom: led, suze,
Zelje... ZaStitu traZi u svojim
Ljubavima: Bogu Ocu, Isusu, Mariji. I
iznenadujuce, usred velike vanjske
nevolje koja je prozivljavana u to
vrijeme, iznio je odluku koja bi se
mogla Ciniti trivijalnom: brinuti se o
rasporedu u obi¢nom Zivotu. Bez
sumnje, to je jedna od veliCina svetog
Josemarije: spajanje emotivnog
odnosa s Bogom, intimnog i
strastvenog, s vjernosS¢u u
svakodnevnoj borbi u obi¢nim,
naizgled beznacajnim stvarima.

Rizik za one koji Zele ugoditi Bogu

Ugoditi nekome je suprotno od
rastuziti ga, razocCarati ga. Buduci da
Zelimo voljeti Boga i ugoditi mu,



logicno je da se bojimo da ga ne
razocaramo. Medutim, ponekad
strah moze dovesti u nasim umovima
i srcima do upravo onoga Sto
pokuSavamo izbjedi. S druge strane,
strah je negativan osjecaj, koji ne
moZze biti temelj punog zivota. Mozda
zato ,,u Svetom pismu 365 puta
nalazimo izraz “ne boj se” sa svim
njegovim varijacijama. Kao da nam
je htio reci da svaki dan u godini
Gospodin Zeli da budemo slobodni od
straha”[2].

Postoji oblik straha na koji nas je
Otac upozorio na pocetku svojega
prvog pisma. Potaknuo nas je da
sizloZimo ideal kr$canskog Zivota ne
mijeSajuci ga s perfekcionizmom,
uceci nas Zivjeti s vlastitom slaboSc¢u
i slaboSc¢u drugih; zauzeti, sa svim
njegovim posljedicama, svakodnevni
stav prepustanja punog nade,
temeljen na boZanskom
sinovstvu»[3]. Sveta osoba se boji
uvrijediti Boga. Takoder se boji da ne



uzvrati ljubav, s druge strane, boji se
da ne radi dovoljno dobro i stoga se
boji da je Bog ljut. Svetost nije isto Sto
i perfekcionizam, iako ih ponekad
moZzemo pobrkati.

Koliko smo puta ispunjeni gnjevom
kada razmisljamo o tome da smo se
jo$ jednom prepustili strastima, da
smo opet sagrijeSili, da smo slabi
ispuniti najjednostavnije svrhe.
Ljutimo se i po¢injemo misliti da je
Bog razoCaran: gubimo nadu da nas
moZe nastaviti voljeti, da stvarno
moZemo Zivjeti kr§¢anskim Zivotom.
Tuga nas obuzima. U tim prilikama
vrijedi se prisjetiti da je tuga
saveznik neprijatelja: ne priblizava
nas Bogu, nego nas udaljava od
Njega. Mi brkamo svoj bijes i Jjutnju s
toboZnjim razocaranjem u Boga. Ali
podrijetlo svega ovoga nije ljubav
koju imamo prema njemu, ve¢ nase
ranjeno ja, nasa neprihvacena
krhkost.



Kad citamo s Kristovih usana u
Evandelju: ,,Budi savrSen", Zelimo
slijediti taj savjet, uciniti ga svojim
Zivotom, ali riskiramo da ga
shvatimo kao: ,,Cini sve savrseno."
MoZemo pomisliti da, ako ne ¢inimo
sve savrseno, ne ugadamo Bogu,
nismo autenti¢ni ucenici. No Isus
odmah pojasnjava znacenje svojih
rijeci: ,,Budite savrSeni kao Sto je
savrSen Otac vas nebeski“ (Mt 5,48).
Rijec je o savrSenstvu koje nam Bog
otvara ¢ineci nas sudionicima
njegove boZanske naravi. Rijec je o
savrSenstvu vjecne Ljubavi, najvece
Ljubavi, , Ljubavi koja pokrece Sunce
1 ostale zvijezde”[4], iste Ljubavi koja
nas je stvorila slobodnima i spasila
,J0S dok smo bili gres$nici” (Rim 5 ,8).
Za nas se to savrsenstvo sastoji u
tome da Zivimo kao djeca Bozja,
svjesni vrijednosti koju imamo u
njegovim ocima, a da nikada ne
izgubimo nadu ili radost koja
proizlazi iz osjecaja djece tako
dobrog Oca.



Suoceni s opasnosc¢u perfekcionizma,
moZemo smatrati da ugadanje Bogu
nije u nasSim rukama, nego u
njegovim. ,U ovome je ljubav: ne da
smo mi ljubili Boga, nego da je on
ljubio nas” (1 Iv 4,10). Stoga moramo
prestati govoriti Bogu kako bi trebao
reagirati na nase Zivote. Mi smo
stvorenja i zato moramo nauciti
postivati slobodu, ne namecuci
nikome, pa ni Bogu, zaSto nas ne bi
trebali voljeti. Zapravo, pokazao nam
je svoju Ljubav 1 stoga prvo Sto
oCekuje od nas je da mu dopustimo
da nas voli, na svoj nacin.

Bog nas voli slobodno

Zasto nam je tako tesko razumjeti
BoZju logiku? Nemamo li dovoljno
dokaza koliko daleko je Bog Otac
spreman ici da nas usreci? Nije li
istina da se Isus pred apostolima
umata u rucnik i brise im noge?

Prema rijeCima svetog Pavla, Bog nije
oprostio vlastitom Sinu da nam



omoguci vjecnu srecu (usp. Rim
8,32). Htio nas je ljubiti najvecom
Ljubavlju, do krajnjih granica.
Medutim, ponekad nastavljamo
misliti da ¢e nas Bog voljeti u onoj
mjeri u kojoj mi "mjerimo"”, ili smo u
stanju "mjeriti". JoS uvijek je
paradoksalno. Treba li se malo dijete
uciniti “dostojnim” ljubavi svojih
roditelja? Mozda smo mi sami ono za
¢im s takvom brigom trazimo da
"zasluzimo". Savladava nas
nesigurnost, potreba da trazimo
stabilne, fiksne referentne tocke, a
mi ih pokuSavamo pronaci u svojim
djelima, u svojim idejama, u naSem
poimanju stvarnosti.

Umjesto toga, dovoljno nam je gledati
Boga, naseg Oca, i pocivati u njegovoj
ljubavi. U Isusovu krStenjuiu
njegovu preobrazenju glas Boga Oca
kaZe da je zadovoljan u svome Sinu. I
mi smo Krsteni i po njegovoj muci
sudjelujemo u njegovom intimnom
Zivotu, njegovim zaslugama, njegovoj



milosti. Zbog toga nas Bog Otac gleda
zadovoljan, oduSevljen. Euharistija
nam, medu ostalim, prenosi vrlo
jasnu poruku o tome Sto Bog osjeca
prema nama: On je gladan biti sa
svakim od nas, Zeljan nas Cekati
koliko god je potrebno, Zelja za
prisnoscu i uzvracenom ljubavlju.

Borba zaljubljene duse

Otkrivanje ljubavi koju Bog ima za
nas, najveci je razlog koji moZemo
pronaci za ljubav. Isto tako, ,prva
motivacija za evangelizaciju je
Isusova ljubav koju smo primili, to
iskustvo spasenja po njemu koje nas
potiCe da ga uvijek viSe volimo"[5].
Nisu apstraktne ideje. Vidimo to u
takvim ljudskim primjerima kao Sto
je opsjednuti Covjek iz Gerase, koji je,
nakon Sto ga je Isus oslobodio i
vidjevsi kako su njegovi sunarodnjaci
odbacili Ucitelja, ,,molio da ostane s
njim" (Mk 5,18). Vidimo to i kod
Bartimeja koji je, nakon Sto je



ozdravio od sljepoce, ,,iSao za njim na
putu” (Mk 10,52). Vidimo to konacno
u Petru, koji tek nakon $to je otkrio
dubinu ljubavi Isusove, koji mu
oprasta i vjeruje mu nakon njegove
izdaje, moZe slijediti njegov poziv:
,2Hajde za mnom" (Iv 21,19). Otkrice
BoZje ljubavi je najmoc¢niji pokretac
naSeg krscanskog Zivota. Odatle
dolazi naSa borba.

Sveti Josemaria nas je potaknuo da to
razmotrimo iz perspektive naseg
boZanskog sinovstva: ,,Djeca... Kako
se nastoje vladati dostojno kad stoje
pred svojim roditeljima! I kako djeca
kraljeva nastoje, pred svojim ocem
kraljem, saCuvati kraljevsko
dostojanstvo! A ti..., zar ne zna$ da
stojiS uvijek pred Velikim Kraljem,
svojim Ocem - Bogom?“[6] Prisutnost
BoZja ne ispunjava njegovu djecu
strahom. Cak ni kad padnu. Naprosto
zato Sto nam je On sam htio na
najjasniji moguci nacin reci da nas
On Ceka i kad padnemo. Poput oca u



prispodobi, zarko zeli do¢i k nama
¢im mu to dopustimo, baciti nam se
oko vrata 1 obasuti nas poljupcima
(usp. Lk 15,20).

Suoceni s mogucim strahom od
oZaloS¢enja Boga, moZemo se
zapitati: sjedinjuje li me taj strah s
Bogom, tjera li me da viSe razmiSljam
0 Njemu ili me usredotocCuje na sebe:
na moja oCekivanja, na moju borbu,
na moja postignuca? Vodi li me to da
trazim oprost od Boga u ispovijedi i
ispunjava li me radoSc¢u spoznaja da
mi oprasta ili me dovodi do ocaja?
PomaZze li mi da po¢nem ispocetka s
rado$cu ili me zakljucava u mojoj
tuzi, u mojim osjecajima
bespomocnosti, u frustraciji koja se
rada iz borbe koja se temelji na mojoj
snazi... 1 na rezultatima koje
postizem?

Marijin osmijeh

Jedan dogadaj iz Zivota svetog
Josemarije moZe nam pomoci da to



bolje razumijemo. Ovo je jedna od
zabiljeski o njegovom nutarnjem
zivotu koju je napisao kako bi
olakSao zadatak svog duhovnog
pratitelja. Iako je malo dugacak,
vrijedi ga citirati u cijelosti:

,jutros sam se — kao i uvijek kad to
ponizno zamolim kad idem na
pocinak — probudio iz dubokog sna,
bas kao da me netko zvao, vrlo
siguran da je doSlo vrijeme za
ustajanje. Doista, bilo je petnaest do
Sest. Sino¢ sam, kao i obi¢no, zamolio
Gospodina da mi da snage da
pobijedim lijenost kad se probudim,
jer - priznajem, na svoju sramotu - ta
me sitnica silno koSta, a ima i
poprilicnih dana kada, unato¢ tom
nadnaravnom pozivu, ostajem jos
malo u krevetu. Danas sam se molio,
kad sam vidio koliko je sati, namucio
sam se...i ostao sam leZati. Napokon,
u Sest i petnaest se oglasila moja
budilica (koja je vec¢ dugo bila
pokvarena), ustao sam i, pun



poniZenja, prostrt na zemlji,
prepoznajuci svoju gresku - serviam!
-, obukao sam se i zapoceo svoju
meditaciju. Pa izmedu pola Sest i
petnaest do sedam gledao sam, dosta
dugo, kako je lice moje Djevice od
poljubaca bilo ispunjeno radoscu,
radoScu. Pogledao sam pomno:
mislio sam da se smijesi, jer je to tako
djelovalo na mene, ali usne joj se
nisu pomicale. Vrlo miran, rekao sam
mnogo komplimenata svojoj
majci”[7].

PredloZio je nesto Sto je moZda i
nama ponekad teskoca: ustajanje na
vrijeme. I nije uspio. Bilo je to nesto
Sto ga je poniZavalo. Medutim, on ne
brka svoj bijes i poniZenje s
velikodusnoscu Bozjeg srca. I vidio je
Djevicu kako mu se smijeSi, nakon
tog neuspjeha. Nije li istina da smo
skloni misliti da je Bog zadovoljan s
nama kada - a ponekad samo tada -
kada ¢inimo stvari kako treba? Zasto
svoje osobno zadovoljstvo brkamo s



BoZjim osmijehom, s njegovom
njeznosc¢u i naklonoscu? Niste li
jednako dirnuti kad ponovno
ustanete nakon novog pada?

Mnogo puta smo rekli Djevici da o
nama dobro govori Gospodinu —ut
loquaris pro nobis bona—-. U nekom
smo trenutku mozda Cak i zamislili te
razgovore izmedu nje i njezina Sina.
U svojoj molitvi moZemo uci u tu
intimu i pokuS$ati razmatrati
Marijinu i Isusovu ljubav prema
svakome od nas.

»Irazenje Marijina osmijeha nije
pobozni ili zastarjeli
sentimentalizam, nego poSten izraz
Zivog 1 duboko ljudskog odnosa koji
nas sjedinjuje s onom koju nam je
Krist darovao kao Majku. Zeljeti
promatrati osmijeh Djevice znaci ne
prepustiti se nekontroliranoj
masti»[8]. Benedikt XVI. prisjetio se
toga u Lurdu, govoreci o maloj
Bernardici. U svom prvom



pojavljivanju, prije nego Sto se
predstavila kao Bezgrjesno Zacece,
Djevica joj se samo nasmijeSila.
»,Marija joj je najprije dala do znanja
svoj osmijeh, kao da je to
najprikladniji ulaz za objavu njezina
otajstva”[9].

I mi Zelimo vidjeti i Zivjeti u tom
osmijehu. NasSe pogreske — ma koliko
velike bile — nisu u stanju to izbrisati.
Ako ponovno ustanemo, mozemo je
pogledati u oCi i opet ¢emo se zaraziti
njezinom radoscu.

[1] Put, Kriticko-povijesno izdanje,
biljeSka uz n. 746.

[2] Papa Franjo, Poruka Svetog Oca
Franje za XXXIII. Svjetski dan
mladih, 25. oZujka 2018.

[3] F. Ocariz, Pastoralno pismo,
14.2.2017., br. 8.



[4] Dante A., BoZanstvena komedija,
Raj, Pjevanje 33.

[5] Francisco, Evangelii Gaudium,
24.11.2013., br. 264.

[6] Sveti Josemaria, Put, br. 265.

[7] Sveti Josemaria, Intimne biljeske,
br. 701; u A. Vazquez de Prada,
Utemeljitelj Opusa Dej, sv. I, nt. 139,
str. 469.

[8] Benedikt XVI., Homilija,
15.9.2008.

[9] Ibid

Diego Zalbidea

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/za-mene-je-zivjeti-krist-
viii-ugoditi-bogu-svetost-i-
perfekcionizam/ (14.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/za-mene-je-zivjeti-krist-viii-ugoditi-bogu-svetost-i-perfekcionizam/
https://opusdei.org/hr-hr/article/za-mene-je-zivjeti-krist-viii-ugoditi-bogu-svetost-i-perfekcionizam/
https://opusdei.org/hr-hr/article/za-mene-je-zivjeti-krist-viii-ugoditi-bogu-svetost-i-perfekcionizam/
https://opusdei.org/hr-hr/article/za-mene-je-zivjeti-krist-viii-ugoditi-bogu-svetost-i-perfekcionizam/

	Za mene je živjeti Krist (VIII): Ugoditi Bogu. Svetost i perfekcionizam

