
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (X): „Za
tobom ću kamo god
ti pošao”

Krepost jakosti omogućuje nam
da slijedimo Isusa bez da se
podložimo promjenama u
našem životu i okruženju.

14.03.2022.

Na pragu kuće Šimuna Petra, Isus je
izliječio veliki broj bolesnika i
istjerao mnoge zloduhe. Kada dođe
vrijeme da prijeđu na drugu stranu
jezera, pismoznanac, vjerojatno



zaslijepljen svim tim čudesima,
prilazi Mu i reče: „Učitelju, za tobom
ću kamo god ti pošao” (Mt 8,19). Koje
su bile stvarne namjere u srcu tog
čovjeka? U kojoj je mjeri prihvaćao
što znači slijediti Učitelja? Znamo
samo Isusov odgovor: „Lisice imaju
jazbine i ptice nebeske gnijezda, a
Sin Čovječji nema gdje bi glavu
naslonio” (Mt 8,20).

Iako se na prvi pogled ove riječi
mogu učiniti grubima, kadre svakoga
poniziti, sve ovisi o tome što je
pismoznanac tražio u Kristu. Apostoli
su čuli slične odgovore. Ali umjesto
upozorenja ili suzdržavanja, u njima
su otkrili poziv. Možemo, dakle,
razumjeti zašto su Petar, Ivan i Jakov
sve napustili kad ih je Isus pozvao na
kraju njihovog radnog dana (usp. Lk
5,11) ili zašto je Matej učinio isto kad
ga je naš Gospodin došao potražiti
dok je skupljao porez (usp. Lk 5,18).
Apostoli shvaćaju da, iako ne imati
gdje nasloniti glavu može uključivati



mnogo žrtve, sve je malo u usporedbi
s radošću života s Isusom.

Stoga naš Gospodin govori jasno. Ne
želi da se ovaj čovjek zavarava,
misleći možda da se upušta u život u
kojem će uvijek sve ići glatko. Jer
putovanje uz Isusa često može za
sobom povlačiti neželjene poteškoće:
iskustvo umora, suočavanje s
vlastitim ili tuđim manama,
nedostatak uvažavanja,
nesporazumi... Tada se krepost
jakosti, uzdignuta božanskom
milošću, pokazuje odlučujućom; daje
nam snagu potrebnu da prevladamo
svaku prepreku u nastojanju da
slijedimo Isusa “kamo god pošao.”

Afektivnost uvijek usmjerena
prema Bogu

„Nebeska sreća je za one koji znaju
biti sretni na zemlji”[1], znao je reći
sveti Josemaría. U svakodnevnom
životu nalazimo mnoge stvari koje
nam donose radost, ali i nedaće koje



nas stavljaju na kušnju. Stoga je
prirodno da naša sreća na zemlji ima
puno veze s učenjem kako se nositi s
tim poteškoćama ovih dana kada
gotovo ništa ne ide po planu. Ovdje
dolazi jakost jer prepreke pretvara u
prilike da ponovno usmjerimo naše
najdublje želje u pravom smjeru:
prema Bogu. Jakost oblikuje našu
afektivnost tako da na nas „više
utječe“ Bog nego osobne ili vanjske
okolnosti, koje se uvijek mogu
promijeniti.

Stvari koje nisu bitne za sreću
ponekad nam se mogu činiti
neophodnima. To se može dogoditi s
određenim udobnostima koje su
danas gotovo uobičajene, ali se može
dogoditi i s drugim potrebama koje si
možemo stvoriti, gotovo nesvjesni
toga. Osim što smo svjesni takve
ovisnosti, želimo biti dovoljno
slobodni da vanjske okolnosti ne
donose odluke umjesto nas. Na
primjer, da nam težak trenutak ne



oduzima osmijeh, da nas umor ne
svlada tako brzo ili da se možemo
odreći osobne naklonosti prema
nečemu što se nekome drugome
sviđa. Jakost nas čini manje ovisnima
o svemu što nije Božja ljubav kako
bismo bili sretni sa svakojakim
ljudima, na bilo kojem mjestu i dok
smo zauzeti bilo kojim zadatkom.

Kada ga je mnoštvo, oduševljeno
njegovim čudima, htjelo zakraljiti,
Isus je „izbjegavao trijumfalizam: bio
je slobodan. Kao i u pustinji, kada je
odbio Sotonina iskušenja jer je bio
slobodan, a njegova je sloboda bila
slijediti Očevu volju. Razmišljajmo
danas o svojoj slobodi. Jesam li
slobodan ili sam rob svojih strasti,
ambicija, bogatstva, mode?”[2] Sveti
Pavao nam prenosi vlastito iskustvo:
„Naučen sam u svakoj prigodi biti
zadovoljan. Znam i oskudijevati,
znam i obilovati. Na sve sam i na
svašta navikao: i sit biti i gladovati, i
obilovati i oskudijevati. Sve mogu u



Onome koji me jača!” (Fil 4,11-13). Za
Apostola ništa nije prepreka na putu
do onoga što stvarno želi: ljubiti Boga
svim svojim srcem.

Najveće dobro je ponekad
najmanje očito

Samo trebamo pogledati na svijet s
realizmom kako bismo prepoznali
potrebu za jakošću. Vidimo kako
okolnosti, povoljne ili nepovoljne,
utječu na nas. Shvaćamo potrebu
proći kroz određena teška razdoblja,
a da ne postanemo malodušni ili ne
izgubimo prisebnost. Također, iz
vlastitog iskustva znamo da ono što
je vrijedno zahtijeva trud i strpljenje:
od savladavanja teškog predmeta u
školi ili prevladavanja karakterne
mane, do njegovanja dubokih odnosa
s drugima ili rasta u prijateljstvu s
Bogom. No, iako zdrav razum to
jasno pokazuje, nerijetko se naš vid
može iskriviti i ostaviti nam uzak



pogled na jakost: kao tek zamoran
napor plivanja protiv struje.

Štoviše, jakost nije zamorna vježba
volje kako bismo nadvladali sebe
nastojeći ne žaliti se, odrekli se
samih sebe ili se borili protiv onoga
što ne želimo ili ne razumijemo.
Sagledati to na ovakav način,
svakoga bi iscrpilo. Biti jak, prije
svega, sastoji se u jačanju naših
uvjerenja, u stalnom obnavljanju
ljubavi koja nas pokreće, u
nastojanju da naša najautentičnija
dobra jače zasjaju u našem životu.
Tada ćemo lakše, čak i radosnije,
izabrati ono što duboko u sebi zaista
želimo: onaj bolji dio o kojem Isus
govori (usp. Lk 10,42).

Pogledajmo ovaj primjer. Netko
komu nedostaje jakosti možda neće
moći izbjeći oštru primjedbu ili će
mu biti teško nasmiješiti se kada je
umoran. U takvim situacijama, umor
je ono što najviše opterećuje nečije



reakcije ili odluke, i dovodi do toga
da izgubimo iz vida zašto bi se
možda isplatilo uložiti trud. Nasuprot
tome, oni koji su osnažili krepost
jakosti u sebi, ne samo da su
sposobni prevladati umor, već to i
učiniti jer uočavaju dobro koje ono
čini njima i drugima te čak otkrivaju
način da ljube Boga. Jedino tako djela
poput uskraćivanja malog
zadovoljstva, ustajanja u određeno
vrijeme, nežaljenja ili činjenja usluge
koju ne bismo spontano učinili,
postaju način da se vježbamo u
opažanju većeg, ali možda manje
očitog dobra, barem na početku.

Ovaj proces, u kojem bismo mogli
vidjeti samo izazov pobjeđivanja
samih sebe, na kraju nas čini
slobodnijima jer će naša radost i mir
više ovisiti o onome što uistinu
želimo, a manje o sitnim tiranijama
trenutka, vanjskim ili unutarnjim.
Borba za rast u jakosti je upravo u
istraživanju tih slijepih točaka koje



nas sprječavaju da vidimo neke
aspekte dobra, jednostavno zato što
zahtijevaju trud. Oni koji nauče
živjeti odvažno moći će ustrajati u
težnji za dobrom i kada ispravne
odluke nisu one najprivlačnije. Biti
jak je stav onoga tko uviđa pravu
vrijednost stvari.

Postizanje slobode u
svakodnevnom životu

Kad čujemo kako Isus govori
pismoznancu da nema gdje nasloniti
glavu, mogli bismo pomisliti da ga
pokušava iskušati: “Nije lako poći za
mnom; jesi li siguran da to možeš
učiniti?” Međutim, nalazimo i druge
evanđeoske ulomke u kojima se naš
Gospodin izražava na sličan način, i
to ne kao upozorenje, nego (kao što
vidimo u pozivu nekolicine apostola)
kao poziv: „Hoće li tko za mnom,
neka se odrekne samoga sebe, neka
danomice uzima križ svoj i neka ide
za mnom” (Lk 9,23). „Uđite na uska



vrata. Jer široka su vrata i prostran
put koji vodi u propast i mnogo ih je
koji njime idu” (Mt 7,13). Ti pozivi ni
u kojem slučaju nisu pozivi na
besmislenu patnju, već na razvoj
velike slobode. Tako, malo po malo, u
našem srcu raste spremnost da
„ljubimo do kraja”, kao što je On to
sam učinio.

„Ono što je potrebno za postizanje
sreće nije lagodan život, nego
zaljubljeno srce.”[3] Kršćaninov put je
zahtjevan jer zahtjeva sve dublju
ljubav. Kao što tradicionalna pjesma
kaže: „Neka srce koje ne želi trpjeti
cijeli život provede bez ljubavi.”[4]

Isusov život nam pokazuje kako se
trebamo suočiti s nevoljama i boli.
Njegova jakost nije jakost nekoga tko
gradi zidove kako bi se odsjekao od
stvarnosti ili tko se skriva iza oklopa
kako ne bi bio ranjen. Jer ni zidovi ni
oklop ne jačaju naš karakter.
Umjesto toga, odsjekli su nas od
stvarnog svijeta. Njihova krutost



onemogućuje osobi da postigne
stvarnu slobodu.

Isusova jakost, naprotiv, u stalnom je
dijalogu s njegovim okruženjem. Isus
ne prihvaća patnju samo zato što je
teška ili da se dokaže ili da nama
nešto dokaže. On ju prihvaća samo
kada je to potrebno učiniti, ne
dopuštajući da Ga nadvlada. On u
teškoćama vidi smisao koji je u
osnovi svega u njegovom životu, a ne
kao nešto apsurdno. To je ono što u
punom smislu znači strastveno
ljubiti svijet. Istinski ljubiti svijet
znači moći se povezati s njim u svom
njegovom bogatstvu, uključujući
skrivenu vrijednost nesavršenog, u
svim životnim situacijama, u nama
samima i u drugima. Ako nastojimo
postići Kristovu jakost, bit ćemo
osjetljiviji i dublji, potpunije uronjeni
u stvarnost, sposobniji pronaći Boga
u svemu. Ukratko, kontemplativniji.

Strepljenje da se dođe do kraja



Dičimo se nadom slave Božje, piše
sveti Pavao. „Mi se dičimo i u
nevoljama jer znamo: nevolja rađa
postojanošću, postojanost
prokušanošću, prokušanost nadom.
Nada pak ne postiđuje. Ta ljubav je
Božja razlivena u srcima našim po
Duhu Svetom koji nam je dan” (Rim
5, 2-5). Svaka slobodno podnesena
žrtva, svaka nevolja prihvaćena bez
pobune, svako pobjeđivanje sebe
učinjeno iz ljubavi, jača u nama
uvjerenje da se naša prava sreća
nalazi samo u Bogu. Naša
svakodnevna borba tada postaje
progresivno osvajanje istinskog
dobra i daje nam okus buduće slave
kojoj težimo: naša borba postaje put
nade.

Uobičajeno traženje istinskog dobra
skrivenog u našim odlukama daje
nam snagu da se ne zadovoljimo
trenutnim i prolaznim. A to rađa
postojanost, strpljenje. Naša nada je
sve potpunije položena u Ljubav koja



nikada neće iznevjeriti, koja daje
smisao svim našim naporima. Zato
jaka osoba nikada neće izgubiti
spokoj pred neuspjehom ili kada se
plod sporo pojavljuje. Strpljenje nije
ni naivni optimizam ni rezignacija; to
je stav slobodne osobe čija je ljubav
nepogrešiva i čiji je pogled uvijek
usmjeren na cilj. Duboka odlučnost
da nikada ne pristanemo na ništa
manje od nebeske sreće može
podržati našu svakodnevnu borbu da
slijedimo Isusa “kamo god pošao.” To
je jakost. Snažno srce, uvijek
usmjereno k cilju, može se “boriti za
Ljubav do posljednjeg trena.”[5]

[1] Sveti Josemaría, Kovačnica, 1005.

[2]Papa Franjo, Homilija, 13. travnja
2018.

[3]Sveti Josemaría, Brazda, 795.

[4]A los árboles altos („Do visokih
stabala”), tradicionalna španjolska
pjesma



[5]Sveti Josemaría, „Time of
reparation,” In Dialogue with the
Lord, str. 138, Scepter (London-New
York), 2018.

Magdalena Oyarzún

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-

za-tobom-cu-kamo-god-ti-posao/
(21.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-za-tobom-cu-kamo-god-ti-posao/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-za-tobom-cu-kamo-god-ti-posao/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-za-tobom-cu-kamo-god-ti-posao/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (X): „Za tobom ću kamo god ti pošao”

