opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (XVIII):
Unutarnja sloboda

»,Nasa sloboda nije spontani
izbor koji nema nikakvog
temelja van nase osobne volje.
U svojoj najdubljoj dimenziji,
nasa je sloboda odgovor na
Ljubav koja nam prethodi.”

17.08.2023.

Isusova slava Siri se Galilejom. On je
ucitelj drugaciji od ostalih ucitelja.
Govori s autoritetom, a njegove rijeci
imaju mo¢ nad demonima. Nakon $to



je propovijedao u nekoliko mjesta,
dode u Nazaret, gdje bijaSe othranjen
(Lk 4,16). Sveti Luka stavlja ovaj
prizor na pocetak njegovog javnog
zivota. Ovaj je prizor toliko znacajan
da je cak nazvan “evandeljem unutar
evandelja”. U ovih nekoliko redaka
ne samo da je sve€ano otvoreno
poslanje naseg Gospodina, vec je
cijeli njegov Zivot sazet. (1) Isus ide u
sinagogu i pocinje Citati. Daju mu
knjigu proroka Izaije. “On razvije
knjigu i nade mjesto gdje stoji
napisano: Duh Gospodnji na meni je
jer me pomaza! On me posla
blagovjesnikom biti siromasima,
proglasiti suznjima oslobodenje, vid
slijepima, na slobodu pustiti
potlacene, proglasiti godinu milosti
Gospodnje.” Nakon Sto savije knjigu i
sjede, oci sviju u sinagogi bijahu uprte
u njega. On im progovori: “Danas se
ispunilo ovo Pismo Sto vam jo$
odzvanja u usima” (Lk 4, 17-21). Isus
predstavlja svoj status Mesije na
nedvosmislen nacin, ¢ineci to



tekstom koji naglasava dar slobode.
To je ono Sto nam je Isus doSao dati.
DoSao nas je osloboditi ropstva i
tlacenja grijeha.

Prvi krscani bili su svjesni da je dar
slobode u srediStu njihove vijere,
stoga sveti Pavao to Cini stalnom
temom svojih pisama. Isus nas
oslobada tereta grijeha i smrti,
slijepe sudbine koja drzi vlast u
poganskim religijama, neurednih
strasti i svega Sto Zivot na zemlji ¢ini
jadnim i nehumanim. Medutim,
sloboda nije samo dar, nego u isto
vrijeme i rizik. Kao Sto Apostol
poganima pise: Za slobodu nas Krist
oslobodi. DrZite se dakle i ne dajte se
ponovno u jaram ropstva (Gal 5,1).
Stoga moramo Cuvati nasu slobodu,
biti dostojni tog dara i ne pasti
ponovno u lak zivot ropstva. Prvi su
krséani imali ovo uvjerenje duboko u
svojim srcima. Sto je s nama? Mnogi
su od nas krsteni kad smo bili
novorodencad. Sto rijec¢i proroka



Izaije koje je Citao na$ Gospodin u
Nazaretu znace nama? I poziv svetog
Pavla da zZivimo u slobodi, da se ne
prepustimo ponovno bremenu
ropstva?

Da je to samo stvar izbora

Kad pric¢amo o slobodi, ¢esto mislimo
pojednostavljeno: ¢inim sve slobodno
kad mogu Ciniti Sto Zelim, bez da me
itko prisiljava ili primorava. Ovo je
iskustvo slobode koje imamo kad
moZemo sami birati. Suoceni s
pitanjem “Zeli$ li ¢okoladnu tortu ili
voce?”, oni koji mogu izabrati jednu
od dvije opcije Cine se slobodnijima
od onih koji su prisiljeni izabrati
samo jednu. Dijabeticar je,
primjerice, prisiljen izabrati voce. U
ovom ogranicenom tumacenju
slobode, oni koji mogu birati izmedu
viSe opcija slobodniji su, imaju manje
ograniCenja koja ih limitiraju na
samo jedan izbor. Zbog toga obilje
novca sa sobom nosi snazan osjecaj



slobode; otvaraju se mnoge prilike
koje su zatvorene onima kojima
nedostaje financijskih resursa.

Zasigurno, odsustvo prisile dio je
znacenja slobode, ali ne u cijelosti.
Primjerice, moZemo se sjetiti svetog
Tome Morea kad je bio zatoCen u
Londonskom tornju. S glediSta
odabira hoce li tamo biti, uopce nije
bio slobodan, a opet je tako slobodno
prihvatio svoju situaciju. Isto se
odnosi na mucenike i na ne tako
davne li¢nosti koje su proganjane
zbog svoje vjere. Svaki oblik
progonstva pokusaj je oduzimanja
slobode. No, ne postoji iskljucivo
izvanjski nacin za to postici. Isus je
rekao: Ne bojte se onih koji ubijaju
tijelo, ali duSe ne mogu ubiti (Mt 10.
28). Sloboda nije samo izostanak
izvanjske prisile, ve¢ sposobnost
odlucivanja kako se ponasSati ili
prihvatiti situaciju u najdubljem
dijelu naSe duse, neovisno o
okolnostima s kojima se suocavamo.



Nadalje, sloboda koju doZivljavamo u
odredenim izborima Cesto ima
prilicno ogranicen cilj. Kada
razmiSljamo o ljudima koji su kroz
povijest ostali zapamceni po nacinu
na koji su Zivjeli svoju slobodu, to
nije ono Sto se obi¢no pamti.
MoZemo se prisjetiti imena troje ili
Cetvoro ljudi - koje znaju svi ili samo
netko blizak nama - koje smatramo
uzorima slobode. Sto je znacajno u
njihovim Zivotima? Zbog Cega su
nam uzori? Zasigurno im se ne
divimo samo zato Sto su uvijek mogli
izabrati hranu koja im je draza, ili
zato Sto se nikad nisu vjencali da se
ne ogranice samo na jednu osobu.
Naprotiv, sjecamo se ljudi koji su se
oslobodili svega Sto ih je moglo vezati
kako bi svoj Zivot u potpunosti dali
za dostojanstven cilj ili odredenu
osobu. To su primjeri slobode upravo
zato Sto su sacuvali pravo darivanja
samog sebe do kraja. Da je Toma
More zanemario svoju savjest i
zakleo se na vjernost Henriku VIII,



Cakida je to slobodno napravio, ne
bi ostao zapamcen u povijesti kao
primjer slobode. Da je sveti Pavao,
umjesto nastojanja svom svojom
snagom da ucini Krista znanim i da
svoj Zivot za Njega, odlucio napustiti
SV0j poziv i ponovno postati tkalac
Satora, ne bi za nas bio uzorom
slobode. Stoga, kako bismo u
potpunosti shvatili slobodu, moramo
nadici puku sposobnost odabira.

Blago za koje vrijedi dati svoj Zivot

Evandelje nam govori o upecatljivom
iskustvu slobode: Kraljevstvo je
nebesko kao kad je blago skriveno na
njivi: Covjek ga pronade, sakrije, sav
radostan ode, proda sve Sto ima i kupi
tu njivu. Nadalje, kraljevstvo je
nebesko kao kad trgovac traga za
lijepim biserjem: pronade jedan
dragocjeni biser, ode, rasproda sve Sto
ima i kupi ga (Mt 13, 44-46). Dvije
osobe u ovim kratkim prispodobama
mijenjaju sve Sto imaju za ono $to,



kako se Cini, za njih ima mnogo vecu
vrijednost. U potpunosti se predaju
onome za ¢im Ceznu njihova srca,
bez osjecaja da odbacuju svoju
slobodu. Misle da ¢ine najbolju
mogucu stvar. Ovo je iskustvo bilo
kojeg zaljubljenog covjeka. Njemu
nije stalo Sto ne moze izlaziti s
drugim Zenama. Sve je dao za Zenu
koju voli i samo je Zeli voljeti svakim
danom sve viSe. Ne smatra to
odbacivanjem svoje slobode.
Naprotiv, on je siguran da sa svojom
slobodom ne moze uciniti niSta bolje
nego voljeti tu osobu, to blago, taj
najdragocjeniji biser.

Stoga je sloboda odabira, iako je
jedna dimenzija slobode, pod¢injena
vecoj; mogucnosti ljubljenja. Mogli
bismo nazvati ovu dublju dimenziju
“slobodom sebedarja”. To je sloboda
koju provodimo u praksi kad volimo
i koja nam omogucava da shvatimo
da “sloboda i sebedarje nisu
kontradiktorni; oni podupiru jedno



drugo”. (2) Dajudi cijeli svoj Zivot, ne
gubimo slobodu vec ju dozivljavamo
s vedim intenzitetom. “Kad se ljudi
daju slobodno, u svakom trenutku
njihovog predavanja, sloboda
obnavlja njihovu ljubav; obnoviti se
na takav nacin znaci uvijek biti mlad,
dareZljiv, sposoban za visoke ideale i
velike zrtve.” (3) Kad, nakon
intenzivnog dana na posluu,
shvatimo da jo$ nismo odvojili
posebno vrijeme za molitvu na kraju
dana i kad odlucimo to uciniti
umjesto da se odmaramo gledajuci
vijesti, koristimo svoju slobodu na
nacin koji osnazuje naSe sebedarje.
Ovdje je joS jednom kljucna ljubav.
Sli¢no, majka obitelji koja s velikom
slobodom mijenja svoje planove kako
bi se brinula o bolesnom djetetu iz
ljubavi, shvaca da ovo sebedarje
donosi radost koju nikada ne bi
dozivjela radeci ono $to je isprva
naumila.



Kad dajemo cijeli svoj zivot cilju ili
osobi za koju mislimo da zasluzZuje
nasu ljubav, ta nas ljubav oblikuje 1
vodi do toga da postanemo uvijek i
sve viSe “mi”; jedinstvena osoba, s
imenom i prezimenom. Uzmimo
primjerice Majku Terezu. MoZemo
na trenutak zamisliti da joj je netko
ponudio lijepu planinsku kucicu da
tu provede posljednje godine svog
Zivota u mir, a da nevladina
organizacija vodi brigu o
siromagnima. Sto bi ona odgovorila?
Velika sloboda u njenom Zivotu dosla
je 1z davanja cijelog srca Kristu,
prisutnim u najsiromasnijima od
siromasnih i odricudi se svega
ostalog Sto bi moglo narusiti taj ideal.

Mogli bismo lako pronadi sli¢ne
primjere u Zivotima mnogih drugih
svetaca i svetica. Ono S$to ih je
pokretalo bila je Zelja da budu vjerni
Ljubavi za koju su dali sve; da
odgovore na poziv koji ih je pronasao
usred svijeta, s misijom koja je



oblikovala njihove zivote. Ovdje se,
primjerice, moZemo sjetiti rijeci
svetog Josemarije iz 1932.: “Otvaraju
mi se dva puta: da studiram,
postanem sveuciliSni profesor i
postanem ucen. Volio bih sve ovo
uciniti i vidjeti da je dostizno. Drugi:
da Zrtvujem svoju ambiciju, pa Cak i
plemenitu Zelju za znanjem, sretan
Sto sam diskretan, iako ne neuk. Moj
put je drugi: Bog me hoce svetog i Zeli
me za svoje Djelo.” (4) Ovo je ono Sto
bismo nazvali “unutarnjom
slobodom™. To je izvor koji
objasnjava zasto moja djela nisu
odgovor na trenutni hir niti na
izvanjska uputstva ili hladne ciljeve,
vec na skriveno blago za koje sam
dao sve; Ljubav koja me potrazila i
zove me da Ga slijedim. Ovaj poziv je
ono Sto objasSnjava “lude ekscese”
ispunjavanje niza izvanjskih
obaveza.



Postupanje s unutarnjom slobodom
ne znaci da nam neke stvari nisu
teSke. U kontekstu svakodnevnog
Zivota, Otac nas Cesto podsjeca na
nesto Sto je sveti Josemaria
naglasavao: “ne bismo smjeli misliti
da je jedini posao kojeg moZemo
radosno obavljati onaj kojeg
smatramo ugodnim.” (5) “MoZemo
obavljati radosno - a ne nevoljko -
ono Sto smatramo teSkim, Sto nam se
ne svida, ako to radimo za ljubavis
ljubavlju, te stoga slobodno.” (6)
Radimo s punom slobodom jer nas
trud proizlazi iz ljubavi koju nosimo
u srcu. MoZzda nam se nekad ne da
nesto raditi i ne razumijemo zasto to
moramo raditi. Ali to radimo jer
znamo da je dio ljubavi koju smo
prigrlili cijelim svojim Zivotom i zbog
toga nam je moguce voljeti to Sto
radimo. Kad se ponasamo na ovaj
nacin, ne radim nesto automatski ili
samo zato Sto “se mora obaviti”, veé
to radim “zbog ljubavii s ljubavlju”,
s novoobnovljenom voljom. S



vremenom, ono Sto sada radimo na
silu, potaknuti Ljubavlju za koju smo
dali ¢itav Zivot, preuzet Ce svoje
dublje znacenje. “Gledati na svoje
zanimanje kao dar od Boga (a ne kao
na puku listu obaveza), ¢ak i kada
patimo, takoder je znak slobode
duha.” (7)

Sloboda kao odgovor

Mnogi ljudi danas, u svom shvacanju
slobode, Cesto ne uspijevaju vidjeti
dalje od sposobnosti odabira onoga
Sto Zele u svakom trenutku, bez
ikakve vanjske prisile ili ogranicenja.
Ako je ova sposobnost odabira
dovedena u pitanje, sloboda, Cini se,
nestaje. Medutim, odabrati jednu
stvar Cesto znaci odustati od drugih,
a Zeljeti nesto ne znaci nuzno da to
moZemo i dobiti. Kr§¢anska
antropologija nudi mnogo skladniji i
jasniji pogled na slobodu, gledajuci
na nju kao na dar i poziv. Pozvani
smo na slobodu (Gal 5, 13); a ne na



neodredenu ili besmislenu slobodu,
vec na slobodu i slavu djece BoZje
(Rim 8, 12). Istina naSeg bozanskog
sinovstva je ono Sto nas ¢ini
slobodnima (cf. Iv 8, 31-32). Stoga
nasa sloboda nije spontani odabir
koji nema temelja van naSe osobne
volje. U svojoj najdubljoj dimenziji,
nasa je sloboda odgovor na Ljubav
koja nam prethodi. Zbog toga je sveti
Josemaria mogao opisati svoj
unutarnji zZivot, uklju¢ujuéi i borbu,
kao ponasanje “jer tako Zelimo...
odgovoriti na BoZju milost.” (8)
Slobodno prihvacamo volju onoga
koji nas je “volio prvi” (cf. Iv4, 19), i
trudimo se svim silama odgovoriti na
tu lJjubav. Na primjer, suoCeni s
mnogim odabirima koje donosimo
svakog dana, moZemo se zapitati:
“Kamo ¢e me ovo dovesti? Je li ovo u
skladu s BoZjom ljubavlju, s mojim
stanjem sina ili kéeri Bozje?”

Kada prihvatimo svoju slobodu kao
odgovor, otkrivamo da nema mocnije



pokretacke sile u naSem zZivotu od
Cuvanja uspomene na Ljubav koja
nas je pozvala. Ovo je istina i na
ljudskoj razini; nema vece motivacije
u Zivotu za bilo koju osobu od
spoznaje da je ljubljen/a. Dragi moj
podizZe glas i govori mi: “Ustani,
dragano moja, ljepoto moja, i dodi, jer
evo, zima je ve¢ minula, kisa je prosla
i nestala. Cvijece se po zemlji ukazuje,
vrijeme pjevanja dode i glas se grlicin
cuje u naSem kraju.” (Pjesma nad
pjesmama 2, 10-12). Oni koji znaju da
ih Bog ovoliko voli, pozvani da
zapale Citav svijet njegovom
Ljubavlju, spremni su uciniti sve Sto
treba. Njima se sve ¢ini malo u
usporedbi s onim $to su primili.
Rijeci svetog Josemarije njima se ¢ine
oCitima: “Kako je malo jedan Zivot da
se prikaze Bogu!” (9) “Shvacanje da
nas Bog ¢eka u svakoj osobi (cf. Mt
25, 40) i Zeli biti prisutan u njihovim
Zivotima preko nas, vodi nas do
teznje da obilno dijelimo s drugima
ono Sto smo primili. U naSim



Zivotima, moje Kkceri i sinovi, primili
smo i primamo mnogo ljubavi.
Pruzanje ljubavi Bogu i drugima
najprikladniji je ¢in slobode. Ljubav
ispunjava slobodu, otkupljuje je.
Ljubav omogucuje slobodi da otkrije
svoj postanak i cilj u BoZjoj Ljubavi”
(10)

Nikakav strah ili izvanjska zapovijed
ne moze taknuti srce tako jako kao
sila slobode koja se identificira sa
svojom Ljubavlju, do najsitnijih
detalja. Kao Sto je rekao sveti Pavao,
s uvjerenjem onoga koji je to Zivio u
potpunosti: Uvjeren sam doista: ni
smrt, ni Zivot, ni andeli ni vlasti, ni
sadasnjost ni buducnost, ni sile, ni
dubina, ni visina, ni ikoji drugi stvor
nece nas moci rastaviti od ljubavi
BoZje u Kristu Isusu Gospodinu nasem
(Rim 8, 38-39). No, kako bi Ljubav
BoZja postigla toliku snagu u nama,
trebamo njegovati duboku intimnost
s Njim, prvenstveno u nasoj molitvi.
Ondje, razmatrajuci o naSem



Gospodinu, u¢imo o putevima
slobode i otvaramo srce
transformirajuc¢em djelovanju Duha
Svetoga.

Istinska sloboda preuzima oblik
odgovora, velikoga “da”. To Sto je
ovo ovako, povezano je i s dijelom
nasljedstva koje je sveti Josemaria
Zelio ostaviti svojoj djeci u ljudskoj
sferi: dobro raspoloZenje. (11) Vise
od znacajke osobnosti, to je prava
snaga — virtus — slobode. Da se
krS$canski zivot temelji samo na
etickoj odluci, na borbi da se izvede
program, doveo bi do gotovo
neizbjezne iscrpljenosti,
obeshrabrenja i frustracije. No,
stvarnost je veoma drugacija, buduci
da istinski krs¢anski Zivot ima svoj
izvor u susretu s Osobom koja nas je
dosla potraziti. (12) Ovaj izvor je ono
Sto nas odrZava dok tezimo postici
cilj svom svojom snagom, koliko god
da se smatramo slabima: Ne kao da
sam vec postigao ili dopro do



savrsenstva, nego — hitim ne bih li
kako dohvatio jer sam i zahvacen od
Krista (Fil 3, 12). On je taj koji je
zahvatio nas Zivot, koji nas je
primijetio, koji je vjerovao u nas.
Zato ako osjecamo svoju malenost,
jad, glinu — humus- od koje smo
napravljeni, nas odgovor bit ¢e u isto
vrijeme ponizan i ispunjen dobrim
raspoloZenjem. Na$ pogled na svijet
produbljuje se “i uc¢imo sve gledati
na pozitivan nacin - i, ponekad,
zabavnu stanu stvari i situacija.” (13)
Naravno da smo napravljeni od
gline, i ako se trudimo postici velike
stvari to nije zato Sto smo zaboravili
ovu realnost, nego zato Sto nas je
Netko tko nas poznaje bolje nego
poznamo sami sebe pozvao da to
ucinimo.

Razgovor u koji se prorok Jeremija
upustio s Gospodinom (cf. Jer 1, 5-8)
jako je lijep. Malo je proroka patilo
kao on u nastojanjima da ucini BoZju
rije¢ prisutnom u svom narodu. Sam



Bog je preuzeo inicijativu: Prije nego
Sto te oblikovah u majcinoj utrobi, ja
te znadoh; prije nego Sto iz krila
majcina izade, ja te posvetih, za
proroka svim narodima postavih te.
Ali Jeremija vidi samo svoju
neprikladnost: A ja rekoh: “Ah,
Gospode Jahve, gle, ja ne umijem
govoriti: dijete sam!” No, Bog ne
odustaje: Ne govori: “Dijete sam!” Vec
idi k onima kojima te Saljem i reci sve
ono Sto cu ti narediti. A gdje Ce
prorok naci snage da to ucini? Sto ée
mu dati sigurnost? ViSe od zadace
koju je primio, to ¢e biti Gospodinovo
obecanje: Ne boj ih se: jer ja sam s
tobom da te izbavim. Ponekad smo
sami najveci neprijatelji svojoj
slobodi, pogotovo kada zaboravimo
na istinske temelje svog postojanja.

Na kraju, ono $to iznenaduje nije da
smo slabi i ponekad padnemo, nego
da ipak uspijemo ustati ponovno.
Neka nasa srca nastave raditi mjesta
za sanjanje BoZjih snova. On raCuna i



na nasu slobodu i nasu glinu. Radi se
o tome da viSe gledamo Njega, a
manje na nase vlastite
neprikladnosti. Intimnost s Bogom,
potpuno povjerenje u Njega: od tu se
rada naSa snaga i Zustrina koju
trebamo kako bismo zivjeli usred
svijeta na visini BoZje djece. “Jedan
pisac je rekao da andeli mogu letjeti
jer se ne shvacaju preozbiljno.
Mozda bismo i mi mogli letjeti malo
bolje kad ne bismo sami sebi davali
toliko na vaznosti” (14)

(1) Usp. Jose Maria Casciaro, “The
Holy Spirit in the Synoptic Gospels,”
u Pedro Rodriguez et al. (eds.), The
Holy Spirit and the Church, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

(2) Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
31.

(3) Ibid.



(4) Sveti Josemaria, Intimne biljeSke,
br. 678, cit. u Put, Kriticko povijesno
izdanje.

(5) Sveti Josemaria, Pismo 13, br. 106.

(6) Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 9. sije¢nja 2018., br. 6.

(7) Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 9. sije¢nja 2018., br. 7.

(8) Sveti Josemaria, Pismo 2, br. 45.
(9) Sveti Josemaria, Put, br. 420.

(10) Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 9. sije¢nja 2018., br. 4.

(11) usp. sveti Josemaria, Pismo 24,
br. 22.

(12) Usp. Benedikt XVI, Enc. Deus
caritas est, br. 1.

(14) Fernando Ocariz, Pastoralno
pismo, 9. sije¢nja 2018., br. 6.



(14) Benedikt XVI, Intervju u
Castelgandolfu, 5. kolovoza 2006.

Lucas Buch - Carlos Ayxela

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
xviii-unutarnja-sloboda/ (22.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xviii-unutarnja-sloboda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xviii-unutarnja-sloboda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xviii-unutarnja-sloboda/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XVIII): Unutarnja sloboda

