
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (XVIII):
Unutarnja sloboda

„Naša sloboda nije spontani
izbor koji nema nikakvog
temelja van naše osobne volje.
U svojoj najdubljoj dimenziji,
naša je sloboda odgovor na
Ljubav koja nam prethodi.˝

17.08.2023.

Isusova slava širi se Galilejom. On je
učitelj drugačiji od ostalih učitelja.
Govori s autoritetom, a njegove riječi
imaju moć nad demonima. Nakon što



je propovijedao u nekoliko mjesta, 
dođe u Nazaret, gdje bijaše othranjen
(Lk 4,16). Sveti Luka stavlja ovaj
prizor na početak njegovog javnog
života. Ovaj je prizor toliko značajan
da je čak nazvan ˝evanđeljem unutar
evanđelja˝. U ovih nekoliko redaka
ne samo da je svečano otvoreno
poslanje našeg Gospodina, već je
cijeli njegov život sažet. (1) Isus ide u
sinagogu i počinje čitati. Daju mu
knjigu proroka Izaije. ˝On razvije
knjigu i nađe mjesto gdje stoji
napisano: Duh Gospodnji na meni je
jer me pomaza! On me posla
blagovjesnikom biti siromasima,
proglasiti sužnjima oslobođenje, vid
slijepima, na slobodu pustiti
potlačene, proglasiti godinu milosti
Gospodnje.˝ Nakon što savije knjigu i
sjede, oči sviju u sinagogi bijahu uprte
u njega. On im progovori: ˝Danas se
ispunilo ovo Pismo što vam još
odzvanja u ušima˝ (Lk 4, 17-21). Isus
predstavlja svoj status Mesije na
nedvosmislen način, čineći to



tekstom koji naglašava dar slobode.
To je ono što nam je Isus došao dati.
Došao nas je osloboditi ropstva i
tlačenja grijeha.

Prvi kršćani bili su svjesni da je dar
slobode u središtu njihove vjere,
stoga sveti Pavao to čini stalnom
temom svojih pisama. Isus nas
oslobađa tereta grijeha i smrti,
slijepe sudbine koja drži vlast u
poganskim religijama, neurednih
strasti i svega što život na zemlji čini
jadnim i nehumanim. Međutim,
sloboda nije samo dar, nego u isto
vrijeme i rizik. Kao što Apostol
poganima piše: Za slobodu nas Krist
oslobodi. Držite se dakle i ne dajte se
ponovno u jaram ropstva (Gal 5,1).
Stoga moramo čuvati našu slobodu,
biti dostojni tog dara i ne pasti
ponovno u lak život ropstva. Prvi su
kršćani imali ovo uvjerenje duboko u
svojim srcima. Što je s nama? Mnogi
su od nas kršteni kad smo bili
novorođenčad. Što riječi proroka



Izaije koje je čitao naš Gospodin u
Nazaretu znače nama? I poziv svetog
Pavla da živimo u slobodi, da se ne
prepustimo ponovno bremenu
ropstva?

Da je to samo stvar izbora

Kad pričamo o slobodi, često mislimo
pojednostavljeno: činim sve slobodno
kad mogu činiti što želim, bez da me
itko prisiljava ili primorava. Ovo je
iskustvo slobode koje imamo kad
možemo sami birati. Suočeni s
pitanjem ˝Želiš li čokoladnu tortu ili
voće?˝, oni koji mogu izabrati jednu
od dvije opcije čine se slobodnijima
od onih koji su prisiljeni izabrati
samo jednu. Dijabetičar je,
primjerice, prisiljen izabrati voće. U
ovom ograničenom tumačenju
slobode, oni koji mogu birati između
više opcija slobodniji su, imaju manje
ograničenja koja ih limitiraju na
samo jedan izbor. Zbog toga obilje
novca sa sobom nosi snažan osjećaj



slobode; otvaraju se mnoge prilike
koje su zatvorene onima kojima
nedostaje financijskih resursa.

Zasigurno, odsustvo prisile dio je
značenja slobode, ali ne u cijelosti.
Primjerice, možemo se sjetiti svetog
Tome Morea kad je bio zatočen u
Londonskom tornju. S gledišta
odabira hoće li tamo biti, uopće nije
bio slobodan, a opet je tako slobodno
prihvatio svoju situaciju. Isto se
odnosi na mučenike i na ne tako
davne ličnosti koje su proganjane
zbog svoje vjere. Svaki oblik
progonstva pokušaj je oduzimanja
slobode. No, ne postoji isključivo
izvanjski način za to postići. Isus je
rekao: Ne bojte se onih koji ubijaju
tijelo, ali duše ne mogu ubiti (Mt 10.
28). Sloboda nije samo izostanak
izvanjske prisile, već sposobnost
odlučivanja kako se ponašati ili
prihvatiti situaciju u najdubljem
dijelu naše duše, neovisno o
okolnostima s kojima se suočavamo.



Nadalje, sloboda koju doživljavamo u
određenim izborima često ima
prilično ograničen cilj. Kada
razmišljamo o ljudima koji su kroz
povijest ostali zapamćeni po načinu
na koji su živjeli svoju slobodu, to
nije ono što se obično pamti.
Možemo se prisjetiti imena troje ili
četvoro ljudi – koje znaju svi ili samo
netko blizak nama – koje smatramo
uzorima slobode. Što je značajno u
njihovim životima? Zbog čega su
nam uzori? Zasigurno im se ne
divimo samo zato što su uvijek mogli
izabrati hranu koja im je draža, ili
zato što se nikad nisu vjenčali da se
ne ograniče samo na jednu osobu.
Naprotiv, sjećamo se ljudi koji su se
oslobodili svega što ih je moglo vezati
kako bi svoj život u potpunosti dali
za dostojanstven cilj ili određenu
osobu. To su primjeri slobode upravo
zato što su sačuvali pravo darivanja
samog sebe do kraja. Da je Toma
More zanemario svoju savjest i
zakleo se na vjernost Henriku VIII,



čak i da je to slobodno napravio, ne
bi ostao zapamćen u povijesti kao
primjer slobode. Da je sveti Pavao,
umjesto nastojanja svom svojom
snagom da učini Krista znanim i da
svoj život za Njega, odlučio napustiti
svoj poziv i ponovno postati tkalac
šatora, ne bi za nas bio uzorom
slobode. Stoga, kako bismo u
potpunosti shvatili slobodu, moramo
nadići puku sposobnost odabira.

Blago za koje vrijedi dati svoj život

Evanđelje nam govori o upečatljivom
iskustvu slobode: Kraljevstvo je
nebesko kao kad je blago skriveno na
njivi: čovjek ga pronađe, sakrije, sav
radostan ode, proda sve što ima i kupi
tu njivu. Nadalje, kraljevstvo je
nebesko kao kad trgovac traga za
lijepim biserjem: pronađe jedan
dragocjeni biser, ode, rasproda sve što
ima i kupi ga (Mt 13, 44-46). Dvije
osobe u ovim kratkim prispodobama
mijenjaju sve što imaju za ono što,



kako se čini, za njih ima mnogo veću
vrijednost. U potpunosti se predaju
onome za čim čeznu njihova srca,
bez osjećaja da odbacuju svoju
slobodu. Misle da čine najbolju
moguću stvar. Ovo je iskustvo bilo
kojeg zaljubljenog čovjeka. Njemu
nije stalo što ne može izlaziti s
drugim ženama. Sve je dao za ženu
koju voli i samo je želi voljeti svakim
danom sve više. Ne smatra to
odbacivanjem svoje slobode.
Naprotiv, on je siguran da sa svojom
slobodom ne može učiniti ništa bolje
nego voljeti tu osobu, to blago, taj
najdragocjeniji biser.

Stoga je sloboda odabira, iako je
jedna dimenzija slobode, podčinjena
većoj; mogućnosti ljubljenja. Mogli
bismo nazvati ovu dublju dimenziju
˝slobodom sebedarja˝. To je sloboda
koju provodimo u praksi kad volimo
i koja nam omogućava da shvatimo
da ˝sloboda i sebedarje nisu
kontradiktorni; oni podupiru jedno



drugo˝. (2) Dajući cijeli svoj život, ne
gubimo slobodu već ju doživljavamo
s većim intenzitetom. ˝Kad se ljudi
daju slobodno, u svakom trenutku
njihovog predavanja, sloboda
obnavlja njihovu ljubav; obnoviti se
na takav način znači uvijek biti mlad,
darežljiv, sposoban za visoke ideale i
velike žrtve.˝ (3) Kad, nakon
intenzivnog dana na posluu,
shvatimo da još nismo odvojili
posebno vrijeme za molitvu na kraju
dana i kad odlučimo to učiniti
umjesto da se odmaramo gledajući
vijesti, koristimo svoju slobodu na
način koji osnažuje naše sebedarje.
Ovdje je još jednom ključna ljubav.
Slično, majka obitelji koja s velikom
slobodom mijenja svoje planove kako
bi se brinula o bolesnom djetetu iz
ljubavi, shvaća da ovo sebedarje
donosi radost koju nikada ne bi
doživjela radeći ono što je isprva
naumila.



Kad dajemo cijeli svoj život cilju ili
osobi za koju mislimo da zaslužuje
našu ljubav, ta nas ljubav oblikuje i
vodi do toga da postanemo uvijek i
sve više ˝mi˝; jedinstvena osoba, s
imenom i prezimenom. Uzmimo
primjerice Majku Terezu. Možemo
na trenutak zamisliti da joj je netko
ponudio lijepu planinsku kućicu da
tu provede posljednje godine svog
života u mir, a da nevladina
organizacija vodi brigu o
siromašnima. Što bi ona odgovorila?
Velika sloboda u njenom životu došla
je iz davanja cijelog srca Kristu,
prisutnim u najsiromašnijima od
siromašnih i odričući se svega
ostalog što bi moglo narušiti taj ideal.

Mogli bismo lako pronaći slične
primjere u životima mnogih drugih
svetaca i svetica. Ono što ih je
pokretalo bila je želja da budu vjerni
Ljubavi za koju su dali sve; da
odgovore na poziv koji ih je pronašao
usred svijeta, s misijom koja je



oblikovala njihove živote. Ovdje se,
primjerice, možemo sjetiti riječi
svetog Josemarìje iz 1932.: ˝Otvaraju
mi se dva puta: da studiram,
postanem sveučilišni profesor i
postanem učen. Volio bih sve ovo
učiniti i vidjeti da je dostižno. Drugi:
da žrtvujem svoju ambiciju, pa čak i
plemenitu želju za znanjem, sretan
što sam diskretan, iako ne neuk. Moj
put je drugi: Bog me hoće svetog i želi
me za svoje Djelo.˝ (4) Ovo je ono što
bismo nazvali ˝unutarnjom
slobodom˝. To je izvor koji
objašnjava zašto moja djela nisu
odgovor na trenutni hir niti na
izvanjska uputstva ili hladne ciljeve,
već na skriveno blago za koje sam
dao sve; Ljubav koja me potražila i
zove me da Ga slijedim. Ovaj poziv je
ono što objašnjava ˝lude ekscese˝
svetaca, čiji život nije bio puko
ispunjavanje niza izvanjskih
obaveza.



Postupanje s unutarnjom slobodom
ne znači da nam neke stvari nisu
teške. U kontekstu svakodnevnog
života, Otac nas često podsjeća na
nešto što je sveti Josemarìa
naglašavao: ˝ne bismo smjeli misliti
da je jedini posao kojeg možemo
radosno obavljati onaj kojeg
smatramo ugodnim.˝ (5) ˝Možemo
obavljati radosno – a ne nevoljko –
ono što smatramo teškim, što nam se
ne sviđa, ako to radimo za ljubav i s
ljubavlju, te stoga slobodno.˝ (6)
Radimo s punom slobodom jer naš
trud proizlazi iz ljubavi koju nosimo
u srcu. Možda nam se nekad ne da
nešto raditi i ne razumijemo zašto to
moramo raditi. Ali to radimo jer
znamo da je dio ljubavi koju smo
prigrlili cijelim svojim životom i zbog
toga nam je moguće voljeti to što
radimo. Kad se ponašamo na ovaj
način, ne radim nešto automatski ili
samo zato što ˝se mora obaviti˝, već
to radim ˝zbog ljubavi i s ljubavlju˝,
s novoobnovljenom voljom. S



vremenom, ono što sada radimo na
silu, potaknuti Ljubavlju za koju smo
dali čitav život, preuzet će svoje
dublje značenje. ˝Gledati na svoje
zanimanje kao dar od Boga (a ne kao
na puku listu obaveza), čak i kada
patimo, također je znak slobode
duha.˝ (7)

Sloboda kao odgovor

Mnogi ljudi danas, u svom shvaćanju
slobode, često ne uspijevaju vidjeti
dalje od sposobnosti odabira onoga
što žele u svakom trenutku, bez
ikakve vanjske prisile ili ograničenja.
Ako je ova sposobnost odabira
dovedena u pitanje, sloboda, čini se,
nestaje. Međutim, odabrati jednu
stvar često znači odustati od drugih,
a željeti nešto ne znači nužno da to
možemo i dobiti. Kršćanska
antropologija nudi mnogo skladniji i
jasniji pogled na slobodu, gledajući
na nju kao na dar i poziv. Pozvani
smo na slobodu (Gal 5, 13); a ne na



neodređenu ili besmislenu slobodu,
već na slobodu i slavu djece Božje
(Rim 8, 12). Istina našeg božanskog
sinovstva je ono što nas čini
slobodnima (cf. Iv 8, 31-32). Stoga
naša sloboda nije spontani odabir
koji nema temelja van naše osobne
volje. U svojoj najdubljoj dimenziji,
naša je sloboda odgovor na Ljubav
koja nam prethodi. Zbog toga je sveti
Josemarìa mogao opisati svoj
unutarnji život, uključujući i borbu,
kao ponašanje ˝jer tako želimo…
odgovoriti na Božju milost.˝ (8)
Slobodno prihvaćamo volju onoga
koji nas je ˝volio prvi˝ (cf. Iv 4, 19), i
trudimo se svim silama odgovoriti na
tu ljubav. Na primjer, suočeni s
mnogim odabirima koje donosimo
svakog dana, možemo se zapitati:
˝Kamo će me ovo dovesti? Je li ovo u
skladu s Božjom ljubavlju, s mojim
stanjem sina ili kćeri Božje?˝

Kada prihvatimo svoju slobodu kao
odgovor, otkrivamo da nema moćnije



pokretačke sile u našem životu od
čuvanja uspomene na Ljubav koja
nas je pozvala. Ovo je istina i na
ljudskoj razini; nema veće motivacije
u životu za bilo koju osobu od
spoznaje da je ljubljen/a. Dragi moj
podiže glas i govori mi: ˝Ustani,
dragano moja, ljepoto moja, i dođi, jer
evo, zima je već minula, kiša je prošla
i nestala. Cvijeće se po zemlji ukazuje,
vrijeme pjevanja dođe i glas se grličin
čuje u našem kraju.˝ (Pjesma nad
pjesmama 2, 10-12). Oni koji znaju da
ih Bog ovoliko voli, pozvani da
zapale čitav svijet njegovom
Ljubavlju, spremni su učiniti sve što
treba. Njima se sve čini malo u
usporedbi s onim što su primili.
Riječi svetog Josemarìje njima se čine
očitima: ˝Kako je malo jedan život da
se prikaže Bogu!˝ (9) ˝Shvaćanje da
nas Bog čeka u svakoj osobi (cf. Mt
25, 40) i želi biti prisutan u njihovim
životima preko nas, vodi nas do
težnje da obilno dijelimo s drugima
ono što smo primili. U našim



životima, moje kćeri i sinovi, primili
smo i primamo mnogo ljubavi.
Pružanje ljubavi Bogu i drugima
najprikladniji je čin slobode. Ljubav 
ispunjava slobodu, otkupljuje je.
Ljubav omogućuje slobodi da otkrije
svoj postanak i cilj u Božjoj Ljubavi˝
(10)

Nikakav strah ili izvanjska zapovijed
ne može taknuti srce tako jako kao
sila slobode koja se identificira sa
svojom Ljubavlju, do najsitnijih
detalja. Kao što je rekao sveti Pavao,
s uvjerenjem onoga koji je to živio u
potpunosti: Uvjeren sam doista: ni
smrt, ni život, ni anđeli ni vlasti, ni
sadašnjost ni budućnost, ni sile, ni
dubina, ni visina, ni ikoji drugi stvor
neće nas moći rastaviti od ljubavi
Božje u Kristu Isusu Gospodinu našem
(Rim 8, 38-39). No, kako bi Ljubav
Božja postigla toliku snagu u nama,
trebamo njegovati duboku intimnost
s Njim, prvenstveno u našoj molitvi.
Ondje, razmatrajući o našem



Gospodinu, učimo o putevima
slobode i otvaramo srce
transformirajućem djelovanju Duha
Svetoga.

Istinska sloboda preuzima oblik
odgovora, velikoga ˝da˝. To što je
ovo ovako, povezano je i s dijelom
nasljedstva koje je sveti Josemarìa
želio ostaviti svojoj djeci u ljudskoj
sferi: dobro raspoloženje. (11) Više
od značajke osobnosti, to je prava
snaga – virtus – slobode. Da se
kršćanski život temelji samo na
etičkoj odluci, na borbi da se izvede
program, doveo bi do gotovo
neizbježne iscrpljenosti,
obeshrabrenja i frustracije. No,
stvarnost je veoma drugačija, budući
da istinski kršćanski život ima svoj
izvor u susretu s Osobom koja nas je
došla potražiti. (12) Ovaj izvor je ono
što nas održava dok težimo postići
cilj svom svojom snagom, koliko god
da se smatramo slabima: Ne kao da
sam već postigao ili dopro do



savršenstva, nego – hitim ne bih li
kako dohvatio jer sam i zahvaćen od
Krista (Fil 3, 12). On je taj koji je
zahvatio naš život, koji nas je
primijetio, koji je vjerovao u nas.
Zato ako osjećamo svoju malenost,
jad, glinu – humus– od koje smo
napravljeni, naš odgovor bit će u isto
vrijeme ponizan i ispunjen dobrim
raspoloženjem. Naš pogled na svijet
produbljuje se ˝i učimo sve gledati
na pozitivan način – i, ponekad,
zabavnu stanu stvari i situacija.˝ (13)
Naravno da smo napravljeni od
gline, i ako se trudimo postići velike
stvari to nije zato što smo zaboravili
ovu realnost, nego zato što nas je
Netko tko nas poznaje bolje nego
poznamo sami sebe pozvao da to
učinimo.

Razgovor u koji se prorok Jeremija
upustio s Gospodinom (cf. Jer 1, 5-8)
jako je lijep. Malo je proroka patilo
kao on u nastojanjima da učini Božju
riječ prisutnom u svom narodu. Sam



Bog je preuzeo inicijativu: Prije nego
što te oblikovah u majčinoj utrobi, ja
te znadoh; prije nego što iz krila
majčina izađe, ja te posvetih, za
proroka svim narodima postavih te.
Ali Jeremija vidi samo svoju
neprikladnost: A ja rekoh: ˝Ah,
Gospode Jahve, gle, ja ne umijem
govoriti: dijete sam!˝ No, Bog ne
odustaje: Ne govori: ´Dijete sam!´ Već
idi k onima kojima te šaljem i reci sve
ono što ću ti narediti. A gdje će
prorok naći snage da to učini? Što će
mu dati sigurnost? Više od zadaće
koju je primio, to će biti Gospodinovo
obećanje: Ne boj ih se: jer ja sam s
tobom da te izbavim. Ponekad smo
sami najveći neprijatelji svojoj
slobodi, pogotovo kada zaboravimo
na istinske temelje svog postojanja.

Na kraju, ono što iznenađuje nije da
smo slabi i ponekad padnemo, nego
da ipak uspijemo ustati ponovno.
Neka naša srca nastave raditi mjesta
za sanjanje Božjih snova. On računa i



na našu slobodu i našu glinu. Radi se
o tome da više gledamo Njega, a
manje na naše vlastite
neprikladnosti. Intimnost s Bogom,
potpuno povjerenje u Njega: od tu se
rađa naša snaga i žustrina koju
trebamo kako bismo živjeli usred
svijeta na visini Božje djece. ˝Jedan
pisac je rekao da anđeli mogu letjeti
jer se ne shvaćaju preozbiljno.
Možda bismo i mi mogli letjeti malo
bolje kad ne bismo sami sebi davali
toliko na važnosti˝ (14)

(1) Usp. Jose Maria Casciaro, “The
Holy Spirit in the Synoptic Gospels,”
u Pedro Rodríguez et al. (eds.), The
Holy Spirit and the Church, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

(2) Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
31.

(3) Ibid.



(4) Sveti Josemaría, Intimne bilješke,
br. 678, cit. u Put, Kritičko povijesno
izdanje.

(5) Sveti Josemaría, Pismo 13, br. 106.

(6) Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 9. siječnja 2018., br. 6.

(7) Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 9. siječnja 2018., br. 7.

(8) Sveti Josemaría, Pismo 2, br. 45.

(9) Sveti Josemaría, Put, br. 420.

(10) Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 9. siječnja 2018., br. 4.

(11) usp. sveti Josemaría, Pismo 24,
br. 22.

(12) Usp. Benedikt XVI, Enc. Deus
caritas est, br. 1.

(14) Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 9. siječnja 2018., br. 6.



(14) Benedikt XVI, Intervju u
Castelgandolfu, 5. kolovoza 2006.

Lucas Buch – Carlos Ayxelà

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
xviii-unutarnja-sloboda/ (22.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xviii-unutarnja-sloboda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xviii-unutarnja-sloboda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xviii-unutarnja-sloboda/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XVIII): Unutarnja sloboda

