
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (XVI):
Poslušnost, otvoriti
srce

Kada ostanemo otvoreni
Božjem glasu, širi se naše srce i
omogućuje nam da, poput
Isusa, dijelimo brige Boga Oca.

5.07.2023.

Marija i Josip odlazili su u Jeruzalem
svake godine na blagdan Pashe (Lk
2,41). Svi muškarci Izraela morali su
krenuti na ovo putovanje. Marija je,
poput mnogih drugih žena, pratila



svog muža na ovom putu molitve i
sjećanja na čuda koja je Bog učinio za
svoj narod. A Isus? Možda je počeo
pratiti svoje roditelje od vrlo rane
dobi. U svakom slučaju, znamo da je
putovao s njima kada je imao
dvanaest godina. I na tom se
putovanju dogodilo nešto
iznenađujuće.

Iznenađujući događaj

Na putu do Jeruzalema i tijekom
njihova boravka u Svetom gradu sve
je bilo u najboljem redu. I prvoga
dana povratka – barem se tako Mariji
i Josipu činilo, dok nisu shvatili da
Djete nije u karavani. Stoga su se
morali vratiti. Nisu Ga mogli naći ni
u Jeruzalemu. Kako je vrijeme
prolazilo, njihova tjeskoba je rasla.
Sveti Josemaría zamislio je Mariju i
Josipa kako plaču zbog svoje brige.
Više nisu znali što učiniti.[1]

Trećeg su dana ponovno otišli u
Hram, vjerojatno moliti se i vidjeti



mogu li saznati nešto o tome gdje bi
Isus mogao biti. Možda im je netko,
odgovarajući na njihove upite, rekao
za dječaka koji je viđen kako
razgovara s učiteljima Zakona. I kad
su ga tamo našli, bili su zapanjeni
(usp. Lk 2,48).

Oni koji su čuli Djetetove riječi
također su bili zapanjeni, iako je
razlog njihova iznenađenja bio
drugačiji od onoga što je izazvalo
čuđenje Marije i Josipa. Učitelji su
bili zadivljeni mudrošću prikazanom
u Isusovim odgovorima. Ali za
njegove roditelje to nije bilo ništa
novo. Međutim, ono što ih je
iznenadilo je ono što je Isus učinio.
Marija Ga je upitala za razlog
njegova izvanrednog ponašanja:
„Sinko, zašto si nam to učinio? Evo,
otac tvoj i ja zabrinuti smo te
tražili” (Lk 2,48).

Odgovor našeg Gospodina nije ništa
manje iznenađujući od njegovog



ponašanja. Zapravo, nisu razumjeli
što im je rekao (usp. Lk 2,50). Želimo
dublje ući u njegov odgovor, jer nas
on može poučiti mnogim stvarima o
Isusovim raspoloženjima, a koje
želimo nasljedovati. I mi želimo više
od pukog površnog objašnjenja
drame ovog dijaloga. Stoga ćemo
svoju pozornost usmjeriti na tri
poučka koja možemo izvući iz ove
scene. Dva ćemo otkriti u stavu našeg
Gospodina; treći u Marijinoj reakciji.

Očeva volja

„Zašto ste me tražili? Niste li znali da
mi je biti u kući Oca mojega?" (Lk
2,49). Naravno da su to znali. Čak se
čini da sve to Isus svojim pitanjem
uzima zdravo za gotovo. On
jednostavno želi razjasniti vezu
između svog ponašanja koje ih je
toliko iznenadilo i razloga koji ga čini
razumljivim.

Ako je Isusov odgovor ostavio Mariju
i Josipa zbunjenima, tim više način



na koji kršćanin postupa ponekad
može iznenaditi osobu koja još nije
otkrila Božju ljubav, i koja stoga ne
teži biti kontemplativac, njegovati
snažan i dubok odnos s Bogom.
Mnogo toga što kršćanin čini činit će
se savršeno razumnim svakoj
ispravnoj osobi. Ali možda će im
neke točke biti teško razumjeti, jer je
krajnji cilj prema kojem je usmjeren
njihov vlastiti život i koji vodi
njihovo rasuđivanje sasvim
drugačiji.

Želja da se bavi brigama svoga Oca
vodi Isusov život. „Moja je hrana
vršiti volju onoga koji me posla i
dovršiti djelo njegovo” (Iv 4,34). „Oče
moj, ako je moguće, neka me
mimoiđe ovaj kalež! Ali ne kako ja
hoću, nego kako hoćeš ti“ (Mt 26,39).
[2] I ta želja vodi njegov život sve do
kraja, do smrti, čak i smrti na križu
(Fil 2,8). I upravo ta ljubav prema
Očevoj volji omogućuje mu da točno
prosuđuje o vrijednosti ljudskih



stvari: „Moj je sud pravedan jer ne
tražim svoju volju, nego volju onoga
koji me posla” (Iv 5 :30).

Ovo je ključ za sretan život. Bog je
beskrajno dobar. On nas voli i želi
našu sreću ovdje na zemlji i zauvijek
na nebu.[3] Nitko ne zna što
pridonosi izgradnji te sreće tako
dobro kao On, što omogućuje da se u
nama stvore uvjeti koji da otkrijemo,
cijenimo i dopustimo da nas osvoji
sve dobro – sam Bog, Duh Sveti –
kojeg On želi uliti u nas.

Voljeti Božju volju ne znači biti
spreman podložiti se nekim
pravilima kako bismo dobili nagradu
koja će nam biti dana ako
prevladamo određene testove. To
prije znači vjerovati u Božju ljubav i
graditi svoj život na tom povjerenju,
jer znamo da naš Gospodin želi
podijeliti svoju sreću s nama:
upoznali smo i povjerovali u ljubav
koju Bog ima za nas. Bog je ljubav i



tko ostaje u ljubavi, ostaje u Bogu i
Bog ostaje u njemu (1 Iv 4,16).

U prizoru nas Isus podsjeća da je
vrijedno tražiti Božju volju, čak i ako
trebamo trpjeti, pa čak i učiniti da
drugi pate. Ali ponekad nije lako
razlučiti što u praksi znači činiti volju
Božju. Što je Božja volja za mene
ovdje i sada? Ako smo suočeni s
dilemom ukrasti ili poštivati tuđu
imovinu, ili govoriti istinu ili lagati
kako bismo dobili više novca,
odgovor je očit. Ali postoje mnoge
situacije u kojima je teže razlučiti
pravi odgovor, jer nekoliko opcija
može biti dobro, a nismo sigurni koja
je najbolja u ovom konkretnom
slučaju: prihvatiti posao ili obaviti
kupnju ili otići na putovanje ili
promijeniti naš redoviti raspored itd.

Možemo razmotriti odluku Djeteta
Isusa da ostane u Jeruzalemu.
Možemo ga zamisliti kako razmišlja:
trebam li iskoristiti ovu priliku, iako



neću moći obavijestiti svoje
roditelje? Ili bih se trebao vratiti s
njima i izbjeći njihovu brigu? Svojom
odlukom naš Gospodin nas uči da nas
u donošenju tog suda nitko ne može
zamijeniti. Mi smo ti koji se moramo
suočiti sa situacijom i odlučiti.
Odgovornost je isključivo naša.

Naravno, to ne znači poreći
vrijednost savjeta koje dobivamo od
drugih. Upravo suprotno. Nitko nas
ne može zamijeniti, ali drugi nam
mogu pomoći. Dovoljno je malo
upoznati sebe da uočimo vlastitu
nedostatnost i nered koji istočni
grijeh stvara u našim željama,
razmišljanjima i ponašanju.
Shvaćamo da naši osjećaji – naše
ljubavi i naši strahovi – mogu učiniti
našu prosudbu manje objektivnom.
Ili nam možda nedostaju informacije
koje se mogu dobiti samo
razmatranjem situacije s drugih
gledišta. Stoga je važno ostati
otvoren prema onome što drugi vide.



Ovu stvarnost, koja je toliko očita,
ponekad je teško prihvatiti –
pogotovo ako nam se ponašanje koje
razmatramo sviđa ili nas puno košta.
I stoga trebamo uvijek biti spremni
cijeniti savjete koje dobivamo od
onih koji nas vole i imaju Božju
milost da nam pomognu; njihovu
pomoć trebamo cijeniti kao nešto na
što Bog računa kako bismo mogli
razlučiti što je njegova volja za nas.

„Savjet drugog kršćanina . . . moćan
je za spoznaju što Bog želi od nas u
našim posebnim okolnostima. Savjet,
međutim, ne ukida osobnu
odgovornost. Na kraju, mi sami,
svatko za sebe, moramo odlučiti i
osobno polagati Bogu račun za svoje
odluke.“[4] Upravo zato što smo
iznad svega zainteresirani za vršenje
Božje volje, mi trebamo savjete
drugih, koji nam pomažu otkriti
svoje „slijepe točke” kada u velikim i
malim stvarima tražimo odgovor na



najvažnije životno pitanje:
Gospodine, što želiš od mene?

Ponekad također možemo primiti
naznake od nekoga tko ima ovlasti
dati ih. U ovim slučajevima,
inzistiranje svetog Josemarije da
poslušnost ne smije biti slijepa, nego
uvijek inteligentna, prosvjetljuje.[5]
Poslušati ne znači bez razmišljanja
prihvatiti odluku koju je donijela
druga osoba. Poslušnost je također
inteligentna kada naš razum
prosuđuje koji je najbolji način da
slijedimo primljenu naznaku i
učinimo je svojom. Čak i u
slučajevima kada nam neke okolnosti
izmiču, naša poslušnost još uvijek
može biti inteligentna, a ne slijepa.

Gospodine, što želiš od mene? U tom
se svjetlu shvaća veličina ove
kršćanske kreposti. Život osobe koja
se pokorava nije ograničen; naprotiv,
čovjekov život postaje širi i veći,
spremnošću da čini ono što Bog želi,



do te mjere da ne želi biti prevaren u
trenutku razlučivanja kako to
provesti u djelo. Čeznemo nalikovati
sinovskom načinu na koji Isus želi
izvršiti milosrdne planove svoga Oca.
Stoga da bismo bili poslušni, trebamo
imati veliko srce, srce sina ili kćeri:
sanjati Božje snove, težiti da budemo
sretne osobe kakve Bog želi da
budemo, riskirati svoj život radi
njegovih spasonosnih planova.
Poslušnost, dakle, nije samo
pokornost, nego prije otvorenost; to
nije odricanje od potrebe da vidimo,
već biti u stanju to učiniti i očima
drugih koji nas vole i koji imaju
Božju milost da nas vode. To je
prevladavanje, otvaranjem našeg
uma i srca, tendencije da se
smatramo samodostatnima, što nas
može spriječiti da stvari vidimo iz
perspektive i realizma.

Erat subditus illis



Na kraju ove epizode sveti Luka je u
nekoliko riječi sažeo mnoge godine
koje su protekle od ovog događaja do
početka Isusova javnog života: bio im
je poslušan (Lk 2,51). Erat subditus
illis. Sveti Josemaría je u ovom
kratkom izrazu otkrio jedan od
kratkih Isusovih životopisa koje
donosi Sveto pismo.[6]

I evo druge lekcije koju možemo
otkriti u stavu našeg Gospodina. Iako
mu je njegova božanska narav dala
više nego dovoljno razloga da misli
kako se ne treba prepustiti svojim
roditeljima, Isus nas uči da ljudski
autoritet – u obitelji, društvu, u Crkvi
– treba poštivati. Trebamo ga upravo
zato što nam pomaže otkriti što Bog
želi od nas. Naravno, ljudski autoritet
nije nepogrešiv i zato nam nitko ne
može automatski prenijeti Božju
volju. Ali nismo ni mi nepogrešivi;
ponekad se možemo prevariti. Stoga
je razumno i čak potrebno vjerovati
onima koji imaju vlast nad nama, ako



doista želimo vršiti Božju volju. Iako
određena naznaka koju primamo
nije nužno povezana s Božjom
voljom za nas, možemo biti sigurni
da Bog želi da budemo spremni
slijediti je, iz ljubavi.

Tako možemo bolje razumjeti zašto
je sveti Josemaría povezao
poslušnost s ljubavlju za slobodu.
„Sloboda mi je jako prirasla srcu –
upravo zato gajim tako veliku ljubav
prema kršćanskoj kreposti
poslušnosti.”[7] Ova izjava može biti
iznenađenje za one koji se prvi put
susreću s učenjima svetog
Josemarije. Instinktivno, skloni smo
razmišljati o poslušnosti i slobodi kao
o dva neprijatelja koji se bore da
usmjere naše djelovanje: ako sloboda
vlada, čini se da je poslušnost
poništena; ako prevlada poslušnost,
čini se da se sloboda povlači. Ali ovo
je zabluda. Volimo svoju slobodu i ne
želimo je se odreći ni na koji način;
želimo biti u potpunosti gospodari



svojih postupaka kako bismo mogli
činiti, jer to uistinu želimo, ono što
znamo da Bog želi od nas. I tu, u
ljubavi prema njegovoj volji,
poslušnost nalazi svoje pravo mjesto
i razlog postojanja.

Autentična kršćanska poslušnost
uvijek je poslušnost Bogu, a božansko
sinovstvo njezin je temelj, razlog
postojanja. To je jasno iz upravo
citirane izjave svetog Josemarije, koja
nastavlja ovako: „Svi bismo trebali
shvatiti da smo djeca Božja i željeti
ispuniti volju našega Oca. Trebali
bismo činiti stvari onako kako Bog
želi da budu učinjene, jer mi tako
osjećamo, što je najnadprirodniji od
svih razloga.”[8] Željni smo biti u
vezi s brigama našeg Oca Boga, jer to
uistinu želimo. Kriterij ljudskog
autoriteta pomaže nam otkriti što
Bog želi od nas, odnosno što znači
ovdje i sada činiti ono što sami
duboko želimo. Čak i ako ponekad ne
vidimo jasno uputnost predloženog



postupka, trebali bismo se pouzdati u
želju da nam se pomogne. I tako
ostajemo potpuno slobodni. Ovaj
otvoreni stav, ova dostupnost
utemeljena na našoj slobodi djece
Božje, jača otvorenost našeg razuma,
neprocjenjivu spremnost da se
prepustimo vodstvu, da gledamo
očima drugih i usvojimo gledište
drugačije od našeg: kapacitet koji
silno želimo ojačati.

Poslušnost nam, dakle, pomaže činiti
ono što sami istinski želimo. Ali ako
nasljedovanje Krista i promicanje
briga njegova Oca – našeg Oca – nije
naša najdublja želja, ona koja
objašnjava sve za čim čeznemo,
poslušnost gubi svoje značenje i
smatra se neprijateljem slobode, kao
preprekom u činjenju što želimo.[9]

U svakodnevnom životu, poslušnost
obično znači izvršavanje odluka ili
smjernica nekoga na vlasti. No
poslušnost nas ne zanima samo kao



poseban čin, nego kao vrlina, jer
želimo sve više nalikovati Kristu. Nije
dovoljno potvrdno odgovoriti na
pitanje „Jesam li učinio ono što mi je
rečeno ili savjetovano?" Mogli bismo
odgovoriti potvrdno, a opet ne biti
posve poslušni. Tko god jednostavno
prihvati naznaku, a da je ne učini
svojom, bez korištenja svoje slobode,
pokorava se samo materijalno. Ali to
nije Kristova poslušnost. Oni koji se
tako ponašaju možda i rade nešto
dobro, ali se time ne mogu zadovoljiti
jer je cilj puno viši. Odricanje od tog
cilja značilo bi odricanje od slobode
za koju nas je Isus oslobodio (usp.
Gal 5,1).

Duboko u sebi, potpuno sam
poslušan kada činim ono što se od
mene traži jer to želim učiniti. I želim
to učiniti jer sam uvjeren da se Bog
oslanja na moju poslušnost. Do tog
sam uvjerenja došao jer imam
povjerenja u Njega koji svojom
milošću pomaže osobi koja to od



mene traži, a uzdam se i u
razboritost i iskustvo te osobe. Osobu
s autoritetom vidim kao nekoga tko
mi govori što je vrijedno raditi, što
Bog želi. Slobodan sam ne kada se
pokoravam "ako želim", već kada se
pokoravam "zato što želim".

Pažljivo slušanje naše Gospe

Vratimo se sada Isusovu
iznenađujućem odgovoru svojim
roditeljima, koji su osjetili olakšanje
nakon tih dana mučne brige, ali
zbunjeni njegovim neobičnim
ponašanjem: „Zašto ste me tražili?
Niste li znali da mi je biti u kući Oca
mojega?" (Lk 2,49). Lako možemo
zamisliti vlastitu reakciju na takav
odgovor: Zašto smo te tražili? Što
bismo drugo mogli? Jesmo li trebali
ostati potpuno mirni, nezabrinuti za
ono što ti se dogodilo? Jesi li to
očekivao od nas? Marija je, iako nije
shvaćala, sve te stvari mirno čuvala u
srcu (usp. Lk 2,50-51).



Sasvim je prirodno da ponekad ne
razumijemo naznaku ili savjet koji
nam se da. Kao što je sveti Josemaría
rekao: „[Bog] nam često govori preko
drugih ljudi. Ali kada vidimo njihove
nedostatke ili sumnjamo jesu li
dobro informirani – jesu li shvatili
sve aspekte problema – osjećamo se
sklonima neposlušnosti.” U ovom
trenutku čitatelj možda očekuje da
bude upozoren na opasnost koju
takve misli predstavljaju. Ali sveti
Josemaría je nastavio: „Sve ovo može
imati božansko značenje, jer Bog
nam ne nameće slijepu poslušnost.
On želi da se mudro
pokoravamo.”[10]

Božansko značenje: kroz ove sumnje
Bog nam govori da želi da mu
budemo poslušni inteligentno, bez
bježanja od vlastite odgovornosti.
Dobro je da izrazimo svoje stajalište,
svoja uvjerenja. „Ali budimo iskreni
prema sebi: ispitajmo, u svakom
slučaju, pokreće li nas ljubav prema



istini ili sebičnost i vezanost za
vlastiti sud.”[11] Ponekad, zapravo,
„tražimo savjet koji će pogodovat
našoj vlastitoj sebičnosti i svojim
prividnim autoritetom potisnuti glas
naših unutarnjih uvjerenja. Zatim
čak idemo od savjetnika do
savjetnika dok ne pronađemo onog
'najdobronamjernijeg'.”[12] Ako
nismo odlučni dati istini prednost
nad vlastitom prosudbom (ukratko,
ako nismo poslušni), bit će se lako
prevariti, sada ili u budućnosti.
Ljutnja ili zbunjenost spriječit će nas
da otkrijemo što nam naš Gospodin
želi reći kroz ono što nam se u tom
trenutku čini neshvatljivim.

Ni Marija nije razumjela. Ali nije se
pobunila. Marija je voljela Božju
volju iznad svega i shvatila je da
postoje stvari koje razumijemo tek s
vremenom. Sve je to njegova majka
čuvala u srcu (Lk 2,51).[13] Gospa
nije živjela samo površno, nego je
uvijek iznova razmišljala o



događajima iz svog života, da bi u
njima otkrila Božje djelovanje.
Marija je slušala, što na kraju i znači
biti poslušna: ob-audiens – paziti,
pozorno slušati. Vrijeme ide u prilog
onima koji slušaju, koji imaju
povjerenja i smireno ustraju u
mirnoj molitvi. Ostajući otvoreni
Božjem glasu, otkrit ćemo, poput
Marije, božanski smisao u svemu što
nam se događa i na kraju biti
zahvalni čak i za tamu tih teških
trenutaka.

Marija je ustrajala u molitvi. Prošlo je
dvadeset godina, a njezino je „Dijete”
opet nestalo. I opet tri dana, u
Jeruzalemu. Ali do tada je znala da se
ne mora brinuti i ići ga tražiti, jer je
On bio u vezi s Očevim poslom. I
možda je Marija bila zahvalna za one
uznemirujuće riječi koje je njezin Sin
izgovorio prije toliko godina.
Omogućile su joj da se drži nade
usred boli koja bi je inače shrvala.



S povjerenjem idemo Gospinu
zagovoru, moleći da nam Bog podari
veliko srce, sposobno da sve u našem
životu podredi vršenju Božje volje.
Slobodno i otvoreno srce, sposobno
izdići se iznad vlastite uske vizije.
Srce sposobno otkriti Božje
djelovanje u vlastitom životu,
također i kroz nesavršene ljudske
instrumente. Srce sposobno slušati i
strpljivo čekati plod njegova
djelovanja u našim dušama.

[1] Usp. Sveti Josemaría, Sveta
krunica, peto radosno otajstvo.

[2] Usp. također, na primjer, Heb
10,5-7 i mnogi drugi odlomci.

[3] Usp. na primjer Iz 49:15: Može li
žena zaboraviti svoje dojenče? . . .
Čak i ako koja zaboravi, ja tebe neću
zaboraviti.

[4] Sveti Josemaría, Razgovori, br. 93.



[5] Usp. Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 17.

[6] Usp. Ibid.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Možda bi jedina vrijednost koju bi
zadržao bila olakšavanje
učinkovitosti organizacije. Ali
Kristova je poslušnost puno veća od
toga.

[10] Susret s Kristom, br. 17.

[11] Isto, br. 17.

[12] Razgovori, br. 93.

[13] Usp. također Lk 2,19.

Julio Diéguez



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-

xvi-poslusnost-otvoriti-srce/
(19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xvi-poslusnost-otvoriti-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xvi-poslusnost-otvoriti-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xvi-poslusnost-otvoriti-srce/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XVI): Poslušnost, otvoriti srce

