opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (XVI):
Poslusnost, otvoriti
srce

Kada ostanemo otvoreni
BoZjem glasu, Siri se naSe srce i
omogucuje nam da, poput
Isusa, dijelimo brige Boga Oca.

5.07.2023.

Marija i Josip odlazili su u Jeruzalem
svake godine na blagdan Pashe (Lk
2,41). Svi muskarci Izraela morali su
krenuti na ovo putovanje. Marija je,
poput mnogih drugih Zena, pratila



SVOg muza na ovom putu molitve i
sjecanja na ¢uda koja je Bog ucinio za
svoj narod. A Isus? MoZda je poCeo
pratiti svoje roditelje od vrlo rane
dobi. U svakom slucaju, znamo da je
putovao s njima kada je imao
dvanaest godina. I na tom se
putovanju dogodilo nesto
iznenadujuce.

Iznenadujuci dogadaj

Na putu do Jeruzalema i tijekom
njihova boravka u Svetom gradu sve
je bilo u najboljem redu. I prvoga
dana povratka — barem se tako Mariji
i Josipu Cinilo, dok nisu shvatili da
Djete nije u karavani. Stoga su se
morali vratiti. Nisu Ga mogli naci ni
u Jeruzalemu. Kako je vrijeme
prolazilo, njihova tjeskoba je rasla.
Sveti Josemaria zamislio je Mariju i
Josipa kako placu zbog svoje brige.
ViSe nisu znali $to uciniti.[1]

Treceg su dana ponovno otisli u
Hram, vjerojatno moliti se i vidjeti



mogu li saznati neSto o tome gdje bi
Isus mogao biti. MoZda im je netko,
odgovarajuci na njihove upite, rekao
za djecaka koji je viden kako
razgovara s uciteljima Zakona. I kad
su ga tamo nasli, bili su zapanjeni
(usp. Lk 2,48).

Oni koji su Culi Djetetove rijeci
takoder su bili zapanjeni, iako je
razlog njihova iznenadenja bio
drugaciji od onoga Sto je izazvalo
Cudenje Marije i Josipa. Ucitelji su
bili zadivljeni mudro$cu prikazanom
u Isusovim odgovorima. Ali za
njegove roditelje to nije bilo niSta
novo. Medutim, ono $to ih je
iznenadilo je ono $to je Isus ucinio.
Marija Ga je upitala za razlog
njegova izvanrednog ponasanja:
,Sinko, zasto si nam to ucinio? Evo,
otac tvoj i ja zabrinuti smo te
trazili” (LK 2,48).

Odgovor naSeg Gospodina nije niSta
manje iznenadujuci od njegovog



ponasanja. Zapravo, nisu razumjeli
$to im je rekao (usp. Lk 2,50). Zelimo
dublje uci u njegov odgovor, jer nas
on moze pouciti mnogim stvarima o
Isusovim raspoloZenjima, a koje
Zelimo nasljedovati. I mi Zelimo viSe
od pukog povrsnog objasnjenja
drame ovog dijaloga. Stoga cemo
SVoju pozornost usmjeriti na tri
poucka koja moZemo izvuci iz ove
scene. Dva ¢emo otkriti u stavu naseg
Gospodina; trec¢i u Marijinoj reakciji.

Oceva volja

LZasto ste me traZili? Niste li znali da
mi je biti u kuci Oca mojega?" (Lk
2,49). Naravno da su to znali. Cak se
¢ini da sve to Isus svojim pitanjem
uzima zdravo za gotovo. On
jednostavno Zeli razjasniti vezu
izmedu svog ponasanja koje ih je
toliko iznenadilo i razloga koji ga ¢ini
razumljivim.

AKko je Isusov odgovor ostavio Mariju
i Josipa zbunjenima, tim viSe nacin



na koji kr$canin postupa ponekad
moZe iznenaditi osobu koja jo$ nije
otkrila Bozju ljubav, i koja stoga ne
tezi biti kontemplativac, njegovati
snazan i dubok odnos s Bogom.
Mnogo toga Sto krScanin Cini Cinit ce
se savrSeno razumnim svakoj
ispravnoj osobi. Ali moZda ¢e im
neke toCke biti teSko razumjeti, jer je
krajnji cilj prema kojem je usmjeren
njihov vlastiti Zivot i koji vodi
njihovo rasudivanje sasvim
drugaciji.

Zelja da se bavi brigama svoga Oca
vodi Isusov Zivot. ,Moja je hrana
vrsiti volju onoga koji me posla i
dovrsiti djelo njegovo” (Iv 4,34). ,,OcCe
moj, ako je moguce, neka me
mimoide ovaj kaleZz! Ali ne kako ja
ho¢u, nego kako hoces ti“ (Mt 26,39).
[2] I ta Zelja vodi njegov Zivot sve do
kraja, do smrti, Cak i smrti na krizu
(Fil 2,8). I upravo ta ljubav prema
Ocevoj volji omogucuje mu da to¢no
prosuduje o vrijednosti ljudskih



stvari: ,,Moj je sud pravedan jer ne
traZim svoju volju, nego volju onoga
koji me posla” (Iv 5 :30).

Ovo je kljuc za sretan Zivot. Bog je
beskrajno dobar. On nas voli i Zeli
nasu srecu ovdje na zemlji i zauvijek
na nebu.[3] Nitko ne zna Sto
pridonosi izgradnji te srece tako
dobro kao On, $to omogucuje da se u
nama stvore uvjeti koji da otkrijemo,
cijenimo i dopustimo da nas osvoji
sve dobro — sam Bog, Duh Sveti -
kojeg On Zeli uliti u nas.

Voljeti BoZju volju ne znaci biti
spreman podloZiti se nekim
pravilima kako bismo dobili nagradu
koja ¢e nam biti dana ako
prevladamo odredene testove. To
prije znaci vjerovati u BozZju ljubav i
graditi svoj Zivot na tom povjerenju,
jer znamo da na$ Gospodin Zeli
podijeliti svoju sre¢u s nama:
upoznali smo i povjerovali u ljubav
koju Bog ima za nas. Bog je ljubav i



tko ostaje u ljubavi, ostaje u Bogu i
Bog ostaje u njemu (1 Iv 4,16).

U prizoru nas Isus podsjeca da je
vrijedno traziti BoZju volju, ¢ak i ako
trebamo trpjeti, pa Cak i uciniti da
drugi pate. Ali ponekad nije lako
razluciti Sto u praksi znaci Ciniti volju
Bozju. Sto je BoZja volja za mene
ovdje i sada? Ako smo suoceni s
dilemom ukrasti ili postivati tudu
imovinu, ili govoriti istinu ili lagati
kako bismo dobili viSe novca,
odgovor je ocit. Ali postoje mnoge
situacije u kojima je teze razluciti
pravi odgovor, jer nekoliko opcija
moZe biti dobro, a nismo sigurni koja
je najbolja u ovom konkretnom
slucaju: prihvatiti posao ili obaviti
kupnju ili oti¢i na putovanje ili
promijeniti nas redoviti raspored itd.

MoZemo razmotriti odluku Djeteta
Isusa da ostane u Jeruzalemu.
Mozemo ga zamisliti kako razmislja:
trebam li iskoristiti ovu priliku, iako



necu moci obavijestiti svoje
roditelje? Ili bih se trebao vratiti s
njima i izbjeci njihovu brigu? Svojom
odlukom nas Gospodin nas uci da nas
u donoSenju tog suda nitko ne moze
zamijeniti. Mi smo ti koji se moramo
suociti sa situacijom i odluciti.
Odgovornost je isklju¢ivo nasa.

Naravno, to ne znaci poreci
vrijednost savjeta koje dobivamo od
drugih. Upravo suprotno. Nitko nas
ne moze zamijeniti, ali drugi nam
mogu pomoci. Dovoljno je malo
upoznati sebe da uoc¢imo vlastitu
nedostatnost i nered koji isto¢ni
grijeh stvara u naSim Zeljama,
razmiSljanjima i ponasanju.
Shvac¢amo da nasi osjecaji — naSe
ljubavi i nasi strahovi — mogu uc€initi
nasu prosudbu manje objektivnom.
[li nam moZda nedostaju informacije
koje se mogu dobiti samo
razmatranjem situacije s drugih
gledista. Stoga je vazno ostati
otvoren prema onome Sto drugi vide.



Ovu stvarnost, koja je toliko ocita,
ponekad je tesko prihvatiti —
pogotovo ako nam se ponasanje koje
razmatramo svida ili nas puno kosta.
I stoga trebamo uvijek biti spremni
cijeniti savjete koje dobivamo od
onih koji nas vole i imaju Bozju
milost da nam pomognu; njihovu
pomoc trebamo cijeniti kao nesto na
Sto Bog racuna kako bismo mogli
razluciti Sto je njegova volja za nas.

»Savjet drugog krScanina . . . mocan
je za spoznaju Sto Bog Zeli od nas u
nasSim posebnim okolnostima. Savjet,
medutim, ne ukida osobnu
odgovornost. Na kraju, mi sami,
svatko za sebe, moramo odluciti i
osobno polagati Bogu rac¢un za svoje
odluke.“[4] Upravo zato $to smo
iznad svega zainteresirani za vrSenje
BoZje volje, mi trebamo savjete
drugih, koji nam pomazu otkriti
svoje ,slijepe tocke” kada u velikim i
malim stvarima traZimo odgovor na



najvaznije zZivotno pitanje:
Gospodine, Sto ZeliS od mene?

Ponekad takoder mozemo primiti
naznake od nekoga tko ima ovlasti
dati ih. U ovim slucajevima,
inzistiranje svetog Josemarije da
poslusnost ne smije biti slijepa, nego
uvijek inteligentna, prosvjetljuje.[5]
Poslusati ne znaci bez razmisljanja
prihvatiti odluku koju je donijela
druga osoba. Poslusnost je takoder
inteligentna kada nas razum
prosuduje koji je najbolji nacin da
slijedimo primljenu naznaku i
ucinimo je svojom. Cak i u
slucajevima kada nam neke okolnosti
izmicu, nasa poslusnost jos uvijek
moZe biti inteligentna, a ne slijepa.

Gospodine, Sto ZeliS od mene? U tom
se svjetlu shvaca veliCina ove
kri¢anske kreposti. Zivot osobe koja
se pokorava nije ogranicen; naprotiv,
covjekov Zivot postaje Siri i vedi,
spremnoscu da ¢ini ono Sto Bog Zeli,



do te mjere da ne Zeli biti prevaren u
trenutku razlucivanja kako to
provesti u djelo. Ceznemo nalikovati
sinovskom nacinu na koji Isus Zeli
izvrsiti milosrdne planove svoga Oca.
Stoga da bismo bili poslusni, trebamo
imati veliko srce, srce sina ili kéeri:
sanjati BoZje snove, teZiti da budemo
sretne osobe kakve Bog Zeli da
budemo, riskirati svoj Zivot radi
njegovih spasonosnih planova.
Poslusnost, dakle, nije samo
pokornost, nego prije otvorenost; to
nije odricanje od potrebe da vidimo,
vec biti u stanju to uciniti i o¢ima
drugih koji nas vole i koji imaju
BoZju milost da nas vode. To je
prevladavanje, otvaranjem naseg
uma i srca, tendencije da se
smatramo samodostatnima, Sto nas
moZe sprijeciti da stvari vidimo iz
perspektive i realizma.

Erat subditus illis



Na kraju ove epizode sveti Luka je u
nekoliko rijeci saZzeo mnoge godine
koje su protekle od ovog dogadaja do
pocetka Isusova javnog Zivota: bio im
je poslusan (Lk 2,51). Erat subditus
illis. Sveti Josemaria je u ovom
kratkom izrazu otkrio jedan od
kratkih Isusovih Zivotopisa koje
donosi Sveto pismo.[6]

I evo druge lekcije koju mozZemo
otkriti u stavu nasSeg Gospodina. Iako
mu je njegova boZanska narav dala
viSe nego dovoljno razloga da misli
kako se ne treba prepustiti svojim
roditeljima, Isus nas uci da ljudski
autoritet — u obitelji, drustvu, u Crkvi
— treba postivati. Trebamo ga upravo
zato Sto nam pomaZze otkriti Sto Bog
Zeli od nas. Naravno, ljudski autoritet
nije nepogresiv i zato nam nitko ne
moZe automatski prenijeti Bozju
volju. Ali nismo ni mi nepogresivi;
ponekad se moZemo prevariti. Stoga
je razumno i ¢ak potrebno vjerovati
onima koji imaju vlast nad nama, ako



doista Zelimo vrsiti Bozju volju. Iako
odredena naznaka koju primamo
nije nuzno povezana s Bozjom
voljom za nas, moZemo biti sigurni
da Bog Zeli da budemo spremni
slijediti je, iz ljubavi.

Tako moZemo bolje razumjeti zasto
je sveti Josemaria povezao
poslusnost s ljubavlju za slobodu.
»Sloboda mi je jako prirasla srcu —
upravo zato gajim tako veliku ljubav
prema krScanskoj kreposti
poslusnosti.”[7] Ova izjava moZe biti
iznenadenje za one Kkoji se prvi put
susrecu s ucenjima svetog
Josemarije. Instinktivno, skloni smo
razmiSljati o poslusnosti i slobodi kao
o dva neprijatelja koji se bore da
usmjere nase djelovanje: ako sloboda
vlada, €ini se da je poslusnost
poniStena; ako prevlada poslusnost,
Cini se da se sloboda povlaci. Ali ovo
je zabluda. Volimo svoju slobodu i ne
Zelimo je se odreci ni na koji nacin;
zelimo biti u potpunosti gospodari



svojih postupaka kako bismo mogli
Ciniti, jer to uistinu Zelimo, ono $to
znamo da Bog Zeli od nas. I tu, u
ljubavi prema njegovoj volji,
poslusnost nalazi svoje pravo mjesto
1 razlog postojanja.

Autenti¢na kr$canska poslusnost
uvijek je poslusnost Bogu, a boZansko
sinovstvo njezin je temelj, razlog
postojanja. To je jasno iz upravo
citirane izjave svetog Josemarije, koja
nastavlja ovako: ,Svi bismo trebali
shvatiti da smo djeca Bozja i Zeljeti
ispuniti volju nasega Oca. Trebali
bismo ¢initi stvari onako kako Bog
Zeli da budu ucinjene, jer mi tako
osjecamo, Sto je najnadprirodniji od
svih razloga.”[8] Zeljni smo biti u
vezi s brigama naSeg Oca Boga, jer to
uistinu Zelimo. Kriterij ljudskog
autoriteta pomaze nam otkriti Sto
Bog Zeli od nas, odnosno Sto znaci
ovdje i sada Ciniti ono Sto sami
duboko Zelimo. Cak i ako ponekad ne
vidimo jasno uputnost predloZenog



postupka, trebali bismo se pouzdati u
Zelju da nam se pomogne. I tako
ostajemo potpuno slobodni. Ovaj
otvoreni stav, ova dostupnost
utemeljena na nasoj slobodi djece
BoZje, jaCa otvorenost naSeg razuma,
neprocjenjivu spremnost da se
prepustimo vodstvu, da gledamo
oCima drugih i usvojimo glediSte
drugacije od naseg: kapacitet koji
silno zZelimo ojacati.

Poslu$nost nam, dakle, pomaze Ciniti
ono Sto sami istinski Zelimo. Ali ako
nasljedovanje Krista i promicanje
briga njegova Oca — naseg Oca — nije
naSa najdublja Zelja, ona koja
objasnjava sve za ¢im Ceznemo,
poslusnost gubi svoje znacenje i
smatra se neprijateljem slobode, kao
preprekom u Cinjenju Sto Zelimo.[9]

U svakodnevnom Zivotu, poslusnost
obi¢no znaci izvrSavanje odluka ili
smjernica nekoga na vlasti. No
poslusnost nas ne zanima samo kao



poseban ¢in, nego kao vrlina, jer
Zelimo sve viSe nalikovati Kristu. Nije
dovoljno potvrdno odgovoriti na
pitanje ,Jesam li u¢inio ono Sto mi je
reCeno ili savjetovano?" Mogli bismo
odgovoriti potvrdno, a opet ne biti
posve poslusni. Tko god jednostavno
prihvati naznaku, a da je ne ucini
svojom, bez koriStenja svoje slobode,
pokorava se samo materijalno. Ali to
nije Kristova poslusnost. Oni koji se
tako ponaSaju mozda i rade nesto
dobro, ali se time ne mogu zadovoljiti
jer je cilj puno visi. Odricanje od tog
cilja znacilo bi odricanje od slobode
za koju nas je Isus oslobodio (usp.
Gal 5,1).

Duboko u sebi, potpuno sam
poslusan kada ¢inim ono Sto se od
mene traZi jer to Zelim uciniti. I Zelim
to uciniti jer sam uvjeren da se Bog
oslanja na moju poslusnost. Do tog
sam uvjerenja dosao jer imam
povjerenja u Njega koji svojom
milo$¢u pomaze osobi koja to od



mene traZzi, a uzdam se iu
razboritost 1 iskustvo te osobe. Osobu
s autoritetom vidim kao nekoga tko
mi govori Sto je vrijedno raditi, Sto
Bog Zeli. Slobodan sam ne kada se
pokoravam "ako Zelim", ve¢ kada se
pokoravam "zato Sto Zelim".

Pazljivo slusanje nase Gospe

Vratimo se sada Isusovu
iznenadujucem odgovoru svojim
roditeljima, koji su osjetili olakSanje
nakon tih dana mucne brige, ali
zbunjeni njegovim neobi¢nim
ponasanjem: ,,ZaSto ste me trazili?
Niste 1i znali da mi je biti u kuci Oca
mojega?" (Lk 2,49). Lako moZemo
zamisliti vlastitu reakciju na takav
odgovor: Zasto smo te trazili? Sto
bismo drugo mogli? Jesmo li trebali
ostati potpuno mirni, nezabrinuti za
ono Sto ti se dogodilo? Jesi li to
oCekivao od nas? Marija je, iako nije
shvacala, sve te stvari mirno ¢uvala u
srcu (usp. Lk 2,50-51).



Sasvim je prirodno da ponekad ne
razumijemo naznaku ili savjet koji
nam se da. Kao $to je sveti Josemaria
rekao: ,,[Bog] nam Cesto govori preko
drugih ljudi. Ali kada vidimo njihove
nedostatke ili sumnjamo jesu li
dobro informirani - jesu li shvatili
sve aspekte problema — osje¢amo se
sklonima neposlusnosti.” U ovom
trenutku Citatelj moZzda ocekuje da
bude upozoren na opasnost koju
takve misli predstavljaju. Ali sveti
Josemaria je nastavio: ,,Sve ovo moze
imati boZansko znacenje, jer Bog
nam ne namece slijepu poslusnost.
On Zeli da se mudro
pokoravamo.”[10]

BoZansko znacenje: kroz ove sumnje
Bog nam govori da Zeli da mu
budemo poslu$ni inteligentno, bez
bjezanja od vlastite odgovornosti.
Dobro je da izrazimo svoje stajaliSte,
svoja uvjerenja. ,,Ali budimo iskreni
prema sebi: ispitajmo, u svakom
slucaju, pokrece li nas ljubav prema



istini ili sebiCnost i vezanost za
vlastiti sud.”[11] Ponekad, zapravo,
»trazimo savjet koji ¢e pogodovat
nas$oj vlastitoj sebi¢nosti i svojim
prividnim autoritetom potisnuti glas
naSih unutarnjih uvjerenja. Zatim
Cak idemo od savjetnika do
savjetnika dok ne pronademo onog
‘najdobronamjernijeg'.”[12] Ako
nismo odlucni dati istini prednost
nad vlastitom prosudbom (ukratko,
ako nismo poslusni), bit ¢e se lako
prevariti, sada ili u buducnosti.
Ljutnja ili zbunjenost sprijecit ¢e nas
da otkrijemo $to nam nas Gospodin
Zeli reci kroz ono $to nam se u tom
trenutku ¢ini neshvatljivim.

Ni Marija nije razumjela. Ali nije se
pobunila. Marija je voljela BoZju
volju iznad svega i shvatila je da
postoje stvari koje razumijemo tek s
vremenom. Sve je to njegova majka
Cuvala u srcu (Lk 2,51).[13] Gospa
nije Zivjela samo povrsno, nego je
uvijek iznova razmisljala o



dogadajima iz svog Zivota, da biu
njima otkrila BoZje djelovanje.
Marija je sluSala, Sto na kraju i znaci
biti poslu$na: ob-audiens - paziti,
pozorno slusati. Vrijeme ide u prilog
onima koji slusaju, koji imaju
povjerenja i smireno ustraju u
mirnoj molitvi. Ostajuci otvoreni
BoZjem glasu, otkrit ¢emo, poput
Marije, boZanski smisao u svemu Sto
nam se dogada i na kraju biti
zahvalni ¢ak i za tamu tih teSkih
trenutaka.

Marija je ustrajala u molitvi. ProSlo je
dvadeset godina, a njezino je ,Dijete”
opet nestalo. I opet tri dana, u
Jeruzalemu. Ali do tada je znala da se
ne mora brinuti i ici ga traZiti, jer je
On bio u vezi s OCevim poslom. I
mozda je Marija bila zahvalna za one
uznemirujuce rijeci koje je njezin Sin
izgovorio prije toliko godina.
Omogucile su joj da se drzi nade
usred boli koja bi je inace shrvala.



S povjerenjem idemo Gospinu
zagovoru, molec¢i da nam Bog podari
veliko srce, sposobno da sve u naSem
Zivotu podredi vrSenju BoZje volje.
Slobodno i otvoreno srce, sposobno
izdici se iznad vlastite uske vizije.
Srce sposobno otkriti Bozje
djelovanje u vlastitom Zivotu,
takoder i kroz nesavrsene ljudske
instrumente. Srce sposobno slusati i
strpljivo Cekati plod njegova
djelovanja u nasSim duSama.

[1] Usp. Sveti Josemaria, Sveta
krunica, peto radosno otajstvo.

[2] Usp. takoder, na primjer, Heb
10,5-7 1 mnogi drugi odlomci.

[3] Usp. na primjer Iz 49:15: Moze li
Zena zaboraviti svoje dojence? . . .
Cak i ako koja zaboravi, ja tebe ne¢u
zaboraviti.

[4] Sveti Josemaria, Razgovori, br. 93.



[5] Usp. Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 17.

[6] Usp. Ibid.
[7] Ibid.
[8] Ibid.

[9] MoZda bi jedina vrijednost koju bi
zadrzao bila olakSavanje
ucinkovitosti organizacije. Ali
Kristova je poslusnost puno veca od
toga.

[10] Susret s Kristom, br. 17.
[11] Isto, br. 17.
[12] Razgovori, br. 93.

[13] Usp. takoder Lk 2,19.

Julio Diéguez




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
Xvi-poslusnost-otvoriti-srce/
(19.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xvi-poslusnost-otvoriti-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xvi-poslusnost-otvoriti-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xvi-poslusnost-otvoriti-srce/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XVI): Poslušnost, otvoriti srce

