
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (XV):
Jednostavnost, jasno
vidjeti put

Znati da nas Bog uvijek gleda I
živjeti u sadašnjem trenutku –
sve nam to može pomoći rasti u
jednostavnosti.

28.02.2023.

„Tražite ono što je dovoljno, tražite
ono što je dovoljno i ne žudite za
više. Sve što ide dalje od toga
proizvodi tjeskobu, a ne olakšanje:
opteretit će vas umjesto da vas



podigne.”[1] Doista, kršćanski nas
život navodi da tražimo intimnost s
Bogom i da se odvojimo od onoga što
nas ne vodi k njemu. To je unutarnje
putovanje na kojemu na svakom
koraku nastojimo prepoznati i
odabrati "ono što je dovoljno": ono
jedino potrebno što nam se neće
oduzeti (usp. Lk 10,42).

Međutim, iskustvo nam pokazuje da
ova pretraga može biti složena.
Ponekad se može činiti da život
postaje "labirint". Prolazimo kroz
trenutke unutarnjeg nemira i
vanjskog kaosa, dane kada su nam
glave pune, a srca prazna. Štoviše,
zbog našeg načina života ili teških
razdoblja u našem životu, možemo
početi komplicirati stvari, uvijek
iznova analizirajući što nam se
događa. U takvim trenucima svaka
nas odluka može paralizirati i možda
nam je teško biti u skladu s Božjom
voljom. Voljeli bismo da je život
jednostavniji, a naše razmišljanje



izravnije. Čeznemo za
jednostavnošću koja nam može
prosvijetliti um i umiriti dušu.

Kako možemo razlučiti Božju volju u
svakoj prilici? Kako možemo s
vedrinom prihvatiti događaje iz
svakodnevnog života? Kako se
možemo odnositi prema onima oko
nas bez osuđivanja ili izvrtanja
njihovih namjera? Može biti korisno
razmisliti, prije svega, o korijenu
naše sklonosti da kompliciramo
stvari. Tamo ćemo otkriti dvije
sklonosti koje nam mogu pomoći da
razmrsimo klupko u svojoj duši:
poniznost i predanost.

Stvoritelj života i „stvaratelj“
straha

Svaki umjetnik ostavlja trag na
svojim djelima. Bog je također
ostavio jednu od najdubljih crta
svoga bića na svemu što je stvorio:
jedinstvo. On je Jedinstvo u Trojstvu.
Sklad i ljepota raja pokazuju kako



ništa nije manjkalo niti bilo suvišno
u onome što je On stvorio (usp. Post
2,1). Svijet i čovjek su nastali iz
Ljubavi, jer samo je Ljubav sposobna
stvarati, a Ljubav je sve držala u
harmoniji.

Ali suočavanje s Bogom koji
potvrđuje, koji kaže da, „neka
bude" (usp. Post 1,3), glas je
napasnika. Budući da đavao ne može
stvarati, sav njegov trud usmjeren je
na "nestvaranje", što nas navodi da
vidimo svijet na iskrivljen način. Od
svog prvog razgovora s Adamom i
Evom, đavao se igrao našim
strahovima kako bi nas učinio
zabrinutima za budućnost i naveo
nas da zamišljamo komplicirane
namjere u tuđim riječima i djelima.
Tako nas, malo po malo, pretvara u
nesigurne, proračunate, zabrinute
duše.

Je li Bog doista rekao: ‘Ne jedite ni s
jednog drveća u vrtu’? pita đavao



(Post 3,1). Želi da se usredotočimo na
zabranjeno stablo i prestanemo
cijeniti druge Božje darove: sve biljke
i životinje, druga ljudska bića, život u
stanju milosti... Svijet tada počinjemo
promatrati sumnjičavo, a naš pogled
postaje kompliciran. Sotona nas tjera
da vjerujemo da nam nešto
nedostaje, da Bog nije iskren, da nam
nešto skriva. Kao što autor knjige
Propovjednika kaže: Ali samo ovo
sam našao: Bog je stvorio
čovječanstvo poštenim, ali oni su
slijedili mnoge namjere (7,29).

Svaka komplikacija priprema put
grijehu. Adam i Eva više ne
razgovaraju niti hodaju s Bogom, i na
kraju se skrivaju od Njega (usp. Post
3,8), iz straha da će ih se vidjeti gole i
bespomoćne – tako, uostalom,
stvorenje uvijek stoji pred
Stvoriteljem. Đavao nije zadovoljan
time da nas tjera da padnemo; on se
odmah vraća s još jednom
sugestijom, još jednim



"nestvarajućim", što nas još više
udaljava od Boga. Kad se izgubi
povjerenje između Stvoritelja i
stvorenja, kad se želimo sakriti od
njegovih očiju, u svijet ulazi tjeskoba
i umor (usp. Post 3,16-17). Muškarci i
žene tada žive u strahu od
budućnosti; [2] njihova srca
završavaju iscrpljena i tako postaju
plodno tlo za tugu, koja je tako veliki
saveznik neprijatelja.

Komplikacija koju donosi grijeh
sprječava nas da jasno vidimo gdje
leži naše pravo dobro i da donosimo
odluke koje nas vode Bogu. Knjiga
Mudrih izreka to otvoreno kaže: oni s
pokvarenim srcem ne donose dobro
(Izr 17,20). Ali mi čeznemo za
skladom naše prošlosti blizu Boga, i
ovo sjećanje, ta “nostalgija” koja
ostaje u našoj duši, nastavlja nas
privlačiti Bogu. Liturgija Velikog
petka to ovako izražava: „Svemogući
vječni Bože, [ti] si stvorio sve ljude da



te uvijek traže želeći te i nalazeći te,
da nađu odmor.” [3]

Poniznost: znati da nas Bog gleda

Da bismo jednostavno vidjeli sebe i
svijet, prvo trebamo pronaći odmor u
Božjem pogledu. Znajući da nas On
gleda daje nam veliku sigurnost:
shvaćamo da nas Bog voli u našoj
istini i da je sve ostalo vrlo relativno
važno. Izvan tog pogleda, međutim,
osjećamo potrebu zaštititi svoju
krhkost, pa se zatvaramo u sebe ili
postajemo paralizirani strahom. Oni
koji se utječu Božjem pogledu punom
ljubavi uživaju u spokoju
jednostavnosti, jer ne ovise o
okolnostima izvan svoje kontrole. Mi
pripadamo istini, kaže sveti Ivan, i
umirujemo svoja srca pred njim (1 Iv
3,19).

Ovdje se možemo sjetiti Šimuna
Petra, koji je bio dobar čovjek, ali čije
je srce ponekad bilo komplicirano.
Njegova ljubav prema našem



Gospodinu spajala je sumnju s
odlukom, poslušnost s pobunom,
hrabrost sa strahom. Njegov najveći
trenutak zbunjenosti događa se u
Ananijinom dvorištu tijekom muke
našega Gospodina (usp. Lk 22,65-72).
Dok Isusa ispituju, možemo zamisliti
da Petar postaje sve tjeskobniji. Želi
biti vjeran, ali ne razumije što se
događa; događaji ga obuzimaju. Rado
bi se vratio na one šetnje s Učiteljem
galilejskim poljima, kada je njegov
glas jasno odzvanjao i svaki problem
rješavao jednom riječju ili gestom. U
to je vrijeme bilo lako vjerovati
obećanjima. Budućnost je blistala
sjajno i jasno.

Sada naš Gospodin nije tu da ga
izbavi iz uzburkanih voda i strah ga
obuzima. Petar popušta pritisku i
poriče da poznaje Učitelja. Evanđelje
nam govori da su se, nedugo zatim,
njihovi pogledi sreli: Gospodin se
okrenuo i pogledao Petra; i sjeti se
Petar riječi Gospodnje kako mu reče:



Prije nego što pijetao danas zapjeva,
triput ćeš me se odreći. Izašao je i
počeo gorko plakati (usp. Lk
22,61-62). Isusov pogled otklonio je
Petrovu zbunjenost. Kad ga je naš
Gospodin pogledao, Petar se
odjednom ugledao u svojoj istini,
kroz Božje oči. „Pogledaj me”, molio
je na Veliki petak budući Benedikt
XVI., „kao što si gledao Petra nakon
njegova zatajivanja. Neka tvoj pogled
prodre u naša srca i pokaže smjer u
kojemu moraju ići naši životi.”[4]

Vidjeti sebe onakvima kakvi jesmo,
jasno vidjeti svoju stvarnu situaciju,
može nas navesti da gorko plačemo,
poput Petra. Ali to je jedini način da
stanemo na čvrsto tlo i napustimo
tjeskobu koja proizlazi iz pretvaranja
da smo netko tko nismo. Trebamo se
pogledati Božjim očima i reći sebi:
„Ja sam takav kakav jesam, a Bog me
je takvog htio, za nešto veliko.“



Sveti Josemaría sažeo je sve razloge
za kršćansku molitvu u jednu kratku
rečenicu: „upoznati Njega i upoznati
sebe.”[5] Nedvojbeno, naši razgovori
s Bogom su pravo vrijeme da
steknemo vedru viziju našeg
problema i sebe kako bismo uz Božju
milost razmrsili klupko svojih misli.
Vodstvo koje primamo u duhovnom
vodstvu i način formacije također će
nam pomoći. Vjerovanje nekome tko
nas dobro poznaje može nam pomoći
da rasteretimo svoj unutarnji svijet i
utišamo unutarnji glas koji pokušava
zaplesti naše misli. Sveti Josemaría
rekao je da je cilj kršćanske formacije
ponuđene u Opusu Dei
jednostavnost: „Naš asketizam ima
jednostavnost Evanđelja.
Zakomplicirali bismo da smo
komplicirani; da smo svoje srce
ostavili u tami.”[6] Stoga će ponekad
prvi korak u stjecanju jednostavnosti
biti jednostavno prihvaćanje savjeta
s dobrim raspoloženjem i traženje



načina da se oni provedu u praksi u
Božjoj prisutnosti.

Predanost: sada je vrijeme za
ljubav

Poteškoće da se prepustimo u Božje
ruke mogu imati mnogo uzroka:
kompleks manje vrijednosti, slabo
samopouzdanje, otpor živjeti s
vlastitim pogreškama... S druge
strane, tempo rada danas može
zakomplicirati život i može imati
posljedice za naš život. Sposobnost
da svaki dan činimo više znači da se
povećava broj odluka koje moramo
donijeti; teško nam je odrediti
prioritete zadataka, a natjecanje s
našim kolegama i profesionalnim
ambicijama može nam stvarati
pritisak i opteretiti dušu. Želimo
živjeti jednostavnim životom, ali
stvarnost nam se čini previše
kompliciranom za to.

Suočene s ovom panoramom, sveti
Josemaría nas poziva da se bavimo



sadašnjošću, kairosom: prikladnim
trenutkom za svetost. Na kraju
krajeva, sada je jedino vrijeme kada
možemo primiti Božju milost:
„Obavite svoju dužnost 'sada', ne
osvrćući se na 'jučer' koje je već
prošlo ili ne brinući se za 'sutra' koje
možda nikada neće doći po vas.”[7]
Prošlost i budućnost mogu postati
utezi koji nas sprječavaju da jasno
razlučimo Božju volju. Isus nam
govori: Ne brinite se za sutra; sutra
će se pobrinuti za sebe. Dosta je
svakom danu zla njegova (Mt 6,34).
Koncentracija na zadatak bez brige o
tome što će drugi misliti ili kakav će
učinak imati na naše živote, pomoći
će nam da usmjerimo svoju volju i
bolje iskoristimo svoje talente.
Svakako trebamo razmišljati o
svojim iskustvima i planirati
budućnost, ali to nas ne bi smjelo
spriječiti da se, blizu Boga,
koncentriramo na ljubav ovdje i
sada, jer ljubav se može dati i primiti
samo u sadašnjem trenutku.



Kad se prvi put pokazuje apostolima
sa svojim slavnim tijelom, Uskrsli
Gospodin vidi njihovu uzrujanost:
Tada im reče: „Što ste uznemireni? I
zašto se pitanja pojavljuju u vašim
srcima? Pogledajte moje ruke i moje
noge, to sam ja” (usp. Lk 24,38-39).
Događaji koje su njegovi učenici
proživjeli tijekom prethodnih dana
sudaraju se s onim što vide pred
svojim očima; sablazan Muke još
uvijek preteško pritišće njihova srca.
Ali ako je pred njima doista Isus,
budućnost je odjednom širom
otvorena... Njihovi osjećaji su toliko
jaki da ih naš Gospodin mora vratiti
u sadašnjost prijateljskim pitanjem:
„Imate li što za jelo?”

Isus obnavlja poznato iskustvo
sjedenja zajedno kako bi s njim
blagovali i tako izvlači svoje učenike
iz njihove zbunjenosti. Nastojati
služiti drugima u njihovim
specifičnim potrebama i obavljati
naše svakodnevne poslove s ljubavlju



i brigom, dok Božjoj ruci prepuštamo
probleme koji izmiču našoj vlastitoj
kontroli, obično je najbolji način da
se izbjegnemo zaplesti u vlastitu
zbunjenost i da postanemo još više
istinski i jednostavni kao golubovi
(Mt 10,16).

* * *

Čitajući Evanđelja možemo se naći
daleko od “vjere prostih”: vjere ljudi
koji su, iako nisu poznavali Zakon
Gospodnji, rado prihvatili Isusovu
poruku. Ovo jednostavno
prihvaćanje Riječi Gospodnje može
biti u suprotnosti s našim vlastitim
poteškoćama u povjerenju u Njega.
Možda je naša vjera povremeno
"vjera kompliciranih". Ali Bog nas ne
prestaje pozivati u svakom trenutku
da povratimo taj izgubljeni sklad,
jednostavnost koja je “sol
savršenstva.”[8] Moramo jasno
vidjeti put kući, u raj. Slijedeći put
jednostavnosti, uzdići ćemo se iznad



svojih problema s agilnošću koja
dolazi iz ljubavi. Uzdignuti milošću,
moći ćemo promatrati stvarnost kroz
Božje oči.

[1] Sveti Augustin, Propovijed 85, 5,6

[2] Usp. Prop 6,12, Mt 6,25-34.

[3] Rimski misal, Veliki petak,
sveopća molitva.

[4] Kardinal Joseph Ratzinger, Postaje
križnog puta, 2005., prva postaja.

[5] Sveti Josemaría, Put, br. 91.

[6] Usp. Bilježnice 3, str. 149 (AGP,
biblioteka, P07).

[7] Put, br. 253.

[8] Put, br. 305.

Juan Narbona



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-

xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/
(19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XV): Jednostavnost, jasno vidjeti put

