opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozZanski (XV):
Jednostavnost, jasno
vidjeti put

Znati da nas Bog uvijek gleda I
Zivjeti u sadasSnjem trenutku —
sve nam to moze pomoci rasti u
jednostavnosti.

28.02.2023.

»,Irazite ono Sto je dovoljno, traZite
ono Sto je dovoljno i ne Zudite za
viSe. Sve Sto ide dalje od toga
proizvodi tjeskobu, a ne olakSanje:
opteretit Ce vas umjesto da vas



podigne.”[1] Doista, krS¢anski nas
Zivot navodi da trazimo intimnost s
Bogom i da se odvojimo od onoga Sto
nas ne vodi k njemu. To je unutarnje
putovanje na kojemu na svakom
koraku nastojimo prepoznati i
odabrati "ono Sto je dovoljno": ono
jedino potrebno Sto nam se nece
oduzeti (usp. Lk 10,42).

Medutim, iskustvo nam pokazuje da
ova pretraga moze biti sloZena.
Ponekad se moZe Ciniti da zivot
postaje "labirint". Prolazimo kroz
trenutke unutarnjeg nemira i
vanjskog kaosa, dane kada su nam
glave pune, a srca prazna. Stovise,
zbog naseg nacina Zivota ili teSkih
razdoblja u nasem Zivotu, moZemo
poceti komplicirati stvari, uvijek
iznova analizirajuci Sto nam se
dogada. U takvim trenucima svaka
nas odluka moze paralizirati i moZda
nam je tesko biti u skladu s Bozjom
voljom. Voljeli bismo da je Zivot
jednostavniji, a naSe razmisljanje



izravnije. Ceznemo za
jednostavnos¢u koja nam moze
prosvijetliti um i umiriti dusu.

Kako moZemo razluciti BoZju volju u
svakoj prilici? Kako mozemo s
vedrinom prihvatiti dogadaje iz
svakodnevnog Zivota? Kako se
moZemo odnositi prema onima oko
nas bez osudivanja ili izvrtanja
njihovih namjera? MoZe biti korisno
razmisliti, prije svega, o korijenu
naSe sklonosti da kompliciramo
stvari. Tamo ¢emo otkriti dvije
sklonosti koje nam mogu pomoci da
razmrsimo klupko u svojoj dusi:
poniznost i predanost.

Stvoritelj Zivota i ,,stvaratelj“
straha

Svaki umjetnik ostavlja trag na
svojim djelima. Bog je takoder
ostavio jednu od najdubljih crta
svoga bica na svemu Sto je stvorio:
jedinstvo. On je Jedinstvo u Trojstvu.
Sklad i ljepota raja pokazuju kako



niSta nije manjkalo niti bilo suvisno
u onome Sto je On stvorio (usp. Post
2,1). Svijet i Covjek su nastali iz
Ljubavi, jer samo je Ljubav sposobna
stvarati, a Ljubav je sve drZala u
harmoniji.

Ali suocCavanje s Bogom Kkoji
potvrduje, koji kaze da, ,neka

bude" (usp. Post 1,3), glas je
napasnika. Buduci da davao ne moZe
stvarati, sav njegov trud usmjeren je
na "nestvaranje", Sto nas navodi da
vidimo svijet na iskrivljen nac¢in. Od
svog prvog razgovora s Adamom i
Evom, davao se igrao nasim
strahovima kako bi nas ucinio
zabrinutima za buducnost i naveo
nas da zamisljamo komplicirane
namjere u tudim rijecima i djelima.
Tako nas, malo po malo, pretvara u
nesigurne, proracunate, zabrinute
duse.

Je li Bog doista rekao: ‘Ne jedite ni s
jednog drveca u vrtu’? pita davao



(Post 3,1). Zeli da se usredoto¢imo na
zabranjeno stablo i1 prestanemo
cijeniti druge BoZje darove: sve biljke
i Zivotinje, druga ljudska bica, Zivot u
stanju milosti... Svijet tada poCinjemo
promatrati sumnjic¢avo, a nas pogled
postaje kompliciran. Sotona nas tjera
da vjerujemo da nam nesto
nedostaje, da Bog nije iskren, da nam
nesto skriva. Kao Sto autor knjige
Propovjednika kaze: Ali samo ovo
sam nasao: Bog je stvorio
Covjecanstvo poStenim, ali oni su
slijedili mnoge namjere (7,29).

Svaka komplikacija priprema put
grijehu. Adam i Eva viSe ne
razgovaraju niti hodaju s Bogom, i na
kraju se skrivaju od Njega (usp. Post
3,8), iz straha da ce ih se vidjeti gole i
bespomocne - tako, uostalom,
stvorenje uvijek stoji pred
Stvoriteljem. Pavao nije zadovoljan
time da nas tjera da padnemo; on se
odmah vraca s joS jednom
sugestijom, joS$ jednim



"nestvarajuéim"”, $to nas jos vise
udaljava od Boga. Kad se izgubi
povjerenje izmedu Stvoritelja i
stvorenja, kad se Zelimo sakriti od
njegovih ociju, u svijet ulazi tjeskoba
iumor (usp. Post 3,16-17). Muskarci i
Zene tada zive u strahu od
buducénosti; [2] njihova srca
zavrsSavaju iscrpljena i tako postaju
plodno tlo za tugu, koja je tako veliki
saveznik neprijatelja.

Komplikacija koju donosi grijeh
sprjecava nas da jasno vidimo gdje
leZi naSe pravo dobro i da donosimo
odluke koje nas vode Bogu. Knjiga
Mudrih izreka to otvoreno kaZe: oni s
pokvarenim srcem ne donose dobro
(Izr 17,20). Ali mi ¢eznemo za
skladom nase proslosti blizu Boga, 1
ovo sjecanje, ta “nostalgija” koja
ostaje u nasoj dusi, nastavlja nas
privlaciti Bogu. Liturgija Velikog
petka to ovako izrazava: ,Svemoguci
vjecni BoZe, [ti] si stvorio sve ljude da



te uvijek traZe Zeledi te i nalazeci te,
da nadu odmor.” [3]

Poniznost: znati da nas Bog gleda

Da bismo jednostavno vidjeli sebe i
svijet, prvo trebamo pronaci odmor u
BoZjem pogledu. Znajuci da nas On
gleda daje nam veliku sigurnost:
shvacamo da nas Bog voli u nasoj
istini i da je sve ostalo vrlo relativno
vazno. Izvan tog pogleda, medutim,
osjecamo potrebu zastititi svoju
krhkost, pa se zatvaramo u sebe ili
postajemo paralizirani strahom. Oni
koji se utjeCu BoZjem pogledu punom
ljubavi uzivaju u spokoju
jednostavnosti, jer ne ovise o
okolnostima izvan svoje kontrole. Mi
pripadamo istini, kaZe sveti Ivan, i
umirujemo svoja srca pred njim (1 Iv
3,19).

Ovdje se moZemo sjetiti Simuna
Petra, koji je bio dobar Covjek, ali Cije
je srce ponekad bilo komplicirano.
Njegova ljubav prema nasem



Gospodinu spajala je sumnju s
odlukom, poslusnost s pobunom,
hrabrost sa strahom. Njegov najveci
trenutak zbunjenosti dogada se u
Ananijinom dvoristu tijekom muke
naSega Gospodina (usp. Lk 22,65-72).
Dok Isusa ispituju, mozemo zamisliti
da Petar postaje sve tjeskobniji. Zeli
biti vjeran, ali ne razumije Sto se
dogada; dogadaji ga obuzimaju. Rado
bi se vratio na one Setnje s UCiteljem
galilejskim poljima, kada je njegov
glas jasno odzvanjao i svaki problem
rjeSavao jednom rijecju ili gestom. U
to je vrijeme bilo lako vjerovati
obecanjima. Buducnost je blistala
sjajno ijasno.

Sada na$ Gospodin nije tu da ga
izbavi iz uzburkanih voda i strah ga
obuzima. Petar popusta pritisku i
porice da poznaje Ucitelja. Evandelje
nam govori da su se, nedugo zatim,
njihovi pogledi sreli: Gospodin se
okrenuo i pogledao Petra; i sjeti se
Petar rijeCi Gospodnje kako mu rece:



Prije nego Sto pijetao danas zapjeva,
triput ¢e$ me se odreci. Izasao je i
poceo gorko plakati (usp. Lk
22,61-62). Isusov pogled otklonio je
Petrovu zbunjenost. Kad ga je nas
Gospodin pogledao, Petar se
odjednom ugledao u svojoj istini,
kroz Bozje oci. ,Pogledaj me”, molio
je na Veliki petak buducéi Benedikt
XVI., ,kao Sto si gledao Petra nakon
njegova zatajivanja. Neka tvoj pogled
prodre u nasa srca i pokaZe smjer u
kojemu moraju i¢i nasi Zivoti.”[4]

Vidjeti sebe onakvima kakvi jesmo,
jasno vidjeti svoju stvarnu situaciju,
moZe nas navesti da gorko placemo,
poput Petra. Ali to je jedini nacin da
stanemo na Cvrsto tlo i napustimo
tjeskobu koja proizlazi iz pretvaranja
da smo netko tko nismo. Trebamo se
pogledati BoZjim oc¢ima i reci sebi:
»,Ja sam takav kakav jesam, a Bog me
je takvog htio, za nesSto veliko.“



Sveti Josemaria saZeo je sve razloge
za krScansku molitvu u jednu kratku
recenicu: ,upoznati Njega i upoznati
sebe.”[5] Nedvojbeno, nasi razgovori
s Bogom su pravo vrijeme da
steknemo vedru viziju naSeg
problema i sebe kako bismo uz Bozju
milost razmrsili klupko svojih misli.
Vodstvo koje primamo u duhovnom
vodstvu i nacin formacije takoder ce
nam pomoci. Vjerovanje nekome tko
nas dobro poznaje moZe nam pomoci
da rasteretimo svoj unutarnji svijet i
utiSamo unutarnji glas koji pokusSava
zaplesti naSe misli. Sveti Josemaria
rekao je da je cilj krScanske formacije
ponudene u Opusu Dei
jednostavnost: ,Nas asketizam ima
jednostavnost Evandelja.
Zakomplicirali bismo da smo
komplicirani; da smo svoje srce
ostavili u tami.”[6] Stoga Ce ponekad
prvi korak u stjecanju jednostavnosti
biti jednostavno prihvacanje savjeta
s dobrim raspoloZenjem i traZzenje



nacina da se oni provedu u praksi u
BoZjoj prisutnosti.

Predanost: sada je vrijeme za
ljubav

PoteSkocCe da se prepustimo u BoZje
ruke mogu imati mnogo uzroka:
kompleks manje vrijednosti, slabo
samopouzdanje, otpor Zivjeti s
vlastitim pogreSkama... S druge
strane, tempo rada danas mozZe
zakomplicirati Zivot i moZe imati
posljedice za nas Zivot. Sposobnost
da svaki dan ¢inimo viSe znaci da se
povecava broj odluka koje moramo
donijjeti; teSko nam je odrediti
prioritete zadataka, a natjecanje s
nasim kolegama i profesionalnim
ambicijama moZe nam stvarati
pritisak i opteretiti dusu. Zelimo
Zivjeti jednostavnim Zivotom, ali
stvarnost nam se €ini previse
kompliciranom za to.

Suocene s ovom panoramom, sveti
Josemaria nas poziva da se bavimo



sadasnjoScu, kairosom: prikladnim
trenutkom za svetost. Na kraju
krajeva, sada je jedino vrijeme kada
moZemo primiti BoZju milost:
»,Obavite svoju duznost 'sada’, ne
osvrcuci se na 'jucCer' koje je vec
proslo ili ne brinudi se za 'sutra’ koje
moZzda nikada nece doci po vas.”[7]
ProsSlost 1 buduc¢nost mogu postati
utezi koji nas sprjeCavaju da jasno
razlucimo Bozju volju. Isus nam
govori: Ne brinite se za sutra; sutra
Ce se pobrinuti za sebe. Dosta je
svakom danu zla njegova (Mt 6,34).
Koncentracija na zadatak bez brige o
tome Sto Ce drugi misliti ili kakav ¢e
ucinak imati na nase Zivote, pomoci
¢e nam da usmjerimo svoju volju i
bolje iskoristimo svoje talente.
Svakako trebamo razmisljati o
svojim iskustvima i planirati
buducnost, ali to nas ne bi smjelo
sprijeciti da se, blizu Boga,
koncentriramo na ljubav ovdje i
sada, jer ljubav se moZe dati i primiti
samo u sadasnjem trenutku.



Kad se prvi put pokazuje apostolima
sa svojim slavnim tijelom, Uskrsli
Gospodin vidi njihovu uzrujanost:
Tada im rece: ,Sto ste uznemireni? I
zasSto se pitanja pojavljuju u vasim
srcima? Pogledajte moje ruke i moje
noge, to sam ja” (usp. Lk 24,38-39).
Dogadaji koje su njegovi ucenici
prozivjeli tijekom prethodnih dana
sudaraju se s onim Sto vide pred
svojim ocima; sablazan Muke jos
uvijek pretesko pritiSce njihova srca.
Ali ako je pred njima doista Isus,
budu¢nost je odjednom Sirom
otvorena... Njihovi osjecaji su toliko
jaki da ih na$ Gospodin mora vratiti
u sadasnjost prijateljskim pitanjem:
»,Imate li Sto za jelo?”

Isus obnavlja poznato iskustvo
sjedenja zajedno kako bi s njim
blagovali i tako izvlaci svoje ucenike
iz njihove zbunjenosti. Nastojati
sluziti drugima u njihovim
specificnim potrebama i obavljati
nase svakodnevne poslove s ljubavlju



i brigom, dok Bozjoj ruci prepustamo
probleme koji izmicu nasoj vlastitoj
kontroli, obi¢no je najbolji na¢in da
se izbjegnemo zaplesti u vlastitu
zbunjenost i da postanemo jos vise
istinski i jednostavni kao golubovi
(Mt 10,16).

* %k ok

Citaju¢i Evandelja moZemo se naci
daleko od “vjere prostih”: vjere ljudi
koji su, iako nisu poznavali Zakon
Gospodnji, rado prihvatili Isusovu
poruku. Ovo jednostavno
prihvacanje Rije¢i Gospodnje moZe
biti u suprotnosti s nasim vlastitim
poteSko¢ama u povjerenju u Njega.
MoZda je nasSa vjera povremeno
"vjera kompliciranih". Ali Bog nas ne
prestaje pozivati u svakom trenutku
da povratimo taj izgubljeni sklad,
jednostavnost koja je “sol
savrSenstva.”[8] Moramo jasno
vidjeti put kuci, u raj. Slijedeci put
jednostavnosti, uzdici ¢emo se iznad



svojih problema s agilnoscu koja
dolazi iz lJjubavi. Uzdignuti miloS¢u,
moci cemo promatrati stvarnost kroz
BoZje odi.

[1] Sveti Augustin, Propovijed 85, 5,6
[2] Usp. Prop 6,12, Mt 6,25-34.

[3] Rimski misal, Veliki petak,
sveopca molitva.

[4] Kardinal Joseph Ratzinger, Postaje
kriznog puta, 2005., prva postaja.

[5] Sveti Josemaria, Put, br. 91.

[6] Usp. Biljeznice 3, str. 149 (AGP,
biblioteka, P07).

[7] Put, br. 253.

[8] Put, br. 305.

Juan Narbona




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
Xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/
(19.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xv-jednostavnost-jasno-vidjeti-put/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XV): Jednostavnost, jasno vidjeti put

