opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (XIV):
RijeCima davati
svjetlo

Isus i njegovi prvi ucenici
pokazivali su veliku ljubav
prema istini, sa sigurnoscu da
istina sa sobom donosi duboku
radost.

26.01.2023.

Evo pravog Izraelca u kojem nema
prijevare (Iv 1,47). Isusovu hvalu
Natanaelu mogli su primijeniti i na
njega samoga svi oni koji su ga



slusali. Ucitelj je govorio samo
istinite rijeci i duboko Zivio po njima.
U Isusovim rije¢ima uvijek vidimo
njegovu Zarku Zelju da nam da
najbolje Sto ima. I njegova ljubav Ga
vodi da uvijek govori transparentno,
Zeljan da nam da svoju istinu i svoje
milosrde. Zato su, tada kao 1 danas,
njegov zivot i svjedocanstvo toliko
snazni, iako ponekad znaju Sokirati
ili zbuniti ljude.

Nemojmo se bojati istine

Ovu snagu Uciteljevih rijeci vidimo u
6. poglavlju Evandelja svetog Ivana.
Ubrzo nakon $to je mnosStvo ostalo
zadivljeno umnazanjem nekoliko
kruhova i riba koje su svima
omogucile da jedu do sitosti, vidimo
Ga odlu¢nog otkriti vaznu istinu. Isus
dobro zna da Ce tisuce ljudi koji su ga
tamo slijedili teSko to razumjeti. Ali
On odbija izostaviti ijednu rijec ili
razvodniti poruku kako bi bila
prihvatljivija: Tko blaguje moje tijelo



i pije moju krv, ima zivot vjecni (Iv
6,54). Gotovo svi tamo odluce otiéi,
jer su njegove rijeci tako
uznemirujuce: Teska je ovo rijec; tko
to moZe slusati? (Iv 6,60).

Na prvi pogled zbog njegove
“pretjerane” drskosti izgubio je viSe
od pet tisuca “sljedbenika”, reCeno
jezikom drusStvenih mreza. Ali za
Ucitelja, ovaj oCiti neuspjeh je
kratkotrajan: niti ga sputava niti
uvjetuje. Do te mjere da ih je, vidjevsi
obeshrabrenost i razoCaranje na
licima dvanaestorice, upitao: Zelite li
1vioti¢i? (Iv 6,67). Paradoksalno, da
bi ostao s nama Isus radije placa
cijenu samoce. Ne Zeli po cijenu
privremenog uspjeha propustiti
hraniti nas euharistijskim kruhom i
tako stolje¢ima pokazivati svoju
ljubav prema nama. Za Isusa, kao i
za njegovu Crkvu, istina je ljubav
prema Covjecanstvu. On zna koliko je
vazno ocitovati se na autentican
nacin, jer Zeli da se svi ljudi spase i



dodu do spoznaje istine” (1 Tim 2,4).
A istina Cesto boli. ,Istina nije jeftina.
Zahtjevno je i gori”, rekao je
svojedobno Joseph Ratzinger.
»,Isusova poruka ukljucuje i izazov
koji vidimo u toj borbi s njegovim
suvremenicima... Tko ne Zeli biti
zahvacen tom vatrom, tko to ne Zeli
prihvatiti, nece mu se ni
pribliziti.”[1]

Isus govori Sto ima za reci, kako to
mora reci, kada to mora reci.
Nekoliko dana prije nego Sto su ga
oni koji su ga slusaliu
jeruzalemskom hramu osudili na
smrt, nakon Sto ih je pred narodom
prokazao kao slijepe vode,
licemjere... okreCene grobove (usp.
Mt 23,24-27), On ih prekorava.,
takoder javno: Zmije, leglo gujine,
kako Cete izbjeci paklenu osudu? (Mt
23,33). Ove rijeci su prilicno
upecatljive. Isus ne govori ovako
oStro s onima Kkoji su u zabludi ili s
gre$nicima. Umjesto toga, On to €ini s



onima Kkoji, vjerujuci da su pravedni,
sprjeCavaju druge da pristupe Bogu
(Mt 23,13). On savrSeno dobro zna da
njegove rijeci izazivaju antipatiju
onih koji ve¢ kuju urotu da ga ubiju.
Ali to Njemu nije vazno. Ne
obuzdava ga Cak ni strah da bi
njegovi ucenici mogli postati
neizravne zrtve njegovih gorucih
rije¢i. Ljubav prema istini i prema
svim muskarcima i Zenama ima
prednost pred ovozemaljskim
Zivotom. Sveti Josemaria vrlo jasno
sazima ovaj Isusov stav: ,,Ne bojte se
istine, iako vam istina moZe znaciti
smrt.”[2] Tim snaznim i oStrim
rije¢ima upucenim farizejima, Isus
brani od pogreske i daje primjer
malom stadu koje ¢e kako godine
prolaze (On to vec zna) takoder
pretrpjeti mucenistvo iz ljubavi
prema Bogu i u obrani iste istine. Jer
istina je prva i posljednja rijec
ljubavi kr$c¢anskih mucenika.



Mnogi prizori iz Zivota naSega
Gospodina jasno pokazuju njegovu
ljubav prema istini. Kao $to je sam
rekao na sudenju pred Pilatom, Ja
sam se zato rodio i dosao na svijet da
svjedoc¢im za istinu (Iv 18,37). Aimi
krséani smo ti koji, krSteni 1
potvrdeni da budemo svjedoci Onoga
koji je Put, Istina i Zivot (Iv 14,6),
odbijamo podrediti stvarnost
osobnim interesima ili ideologijama.
Rije¢ "mucenik" zapravo znaci
svjedok. Iako Bog ne poziva sve
krS¢ane da proliju svoju krv za vjeru,
On oCekuje da budemo spremni dati
svoje Zivote, kap po kap, za tu vjeru.
Trazi od nas da budemo ,,mucenici
bez spektakla“, s ,muceniStvom onih
koji provode svoje godine radeci
samo sluZeci Crkvi i duSama, i koji
stare nasmijani, prolazeci sve
vrijeme nezapazeno“[3]. Jer u
konacnici, ,naSe postojanje u ovome
svijetu —1i osoba i drusStva — vazno je
samo kao etapa prema vjecnosti.
Zato je zemaljski Zivot samo



relativno vaZan, a ne apsolutno
dobro. Apsolutno je vazno da budes
sretan, da budes spaSen.”[4]

Ne moZemo, a da ne govorimo o
onome Sto smo culi i vidjeli

Vidimo prekrasan odraz Isusova
hrabrog stava u njegovim prvim
ucenicima. Nakon vatre Pedesetnice,
hrabro propovijedanje apostola, koji
sada govore bez straha, zadivljuje
mnostvo. To su naucili od Ucitelja. U
Djelima apostolskim vidimo Petra i
Ivana izvedene pred veliko vijece jer
su javno uzvikivali istinu o
uskrsnucu naSega Gospodina i
branili iscjeljenje hromog Covjeka.
Nakon noci provedene u zatvoru,
bivaju podvrgnuti ispitivanju, na
kojem se nalazi i taj izlijeCeni Covjek.
Pitaju ih starjeSine i pismoznanci:
Kojom snagom ili kojim imenom to
uciniste? (Djela 4,7). Petar daje jasan
1 potpun odgovor. Ne ostaje ni
naznaka kukavicluka koji ga je naveo



da laZe i zanijeCe naSega Gospodina
tijekom tamne noc¢i Muke: Neka je na
znanje svima vama i svemu narodu
Izraelovu da je po imenu Isusa Krista
iz Nazareta, kojega ste vi razapeli,
koga je Bog uskrisio od mrtvih, po
njemu ovaj stoji pred vama zdrav (Dj
4,10). Smjelost s kojom Petar i Ivan
govore ostavlja ih zapanjenima. Ne
znaju Sto uciniti osim da im narede
da viSe ne poucavaju ili Cine iSta u
Isusovo Ime. A Petar i Ivan
odgovaraju: Je li pravo u Bozjim
oCima slusSati vas radije nego Boga, vi
prosudite; jer ne moZemo ne govoriti
0 onome Sto smo vidjeli i ¢uli (Dj
4,19-20).

Ovi primjeri iz Zivota Isusa i prvih
ucenika daju nam jasne smjernice
kako navijeStati Kristovu istinu.
Lazna razboritost mogla bi nas
navesti da drZzimo samozadovoljne
govore ili da Sutimo kada bismo
trebali govoriti. Naravno,
evangelizirati ne znaci uvijek ulaziti



u sukob, ali ne znaci ni uvijek ga
izbjegavati, raditi kompromise s
istinom. Sveti Josemaria je napisao:
»~<Kompromis? To je rijeC koja se
nalazi samo ('‘Mora se napraviti
kompromis!') u rje¢niku onih koji
nemaju volje za borbom - lijjenih,
lukavih, kukavica — jer oni sebe
smatraju poraZzenima prije nego Sto
pocnu.” [5] Istodobno, bilo bi previse
olako misliti da se vjera moZe
prenijeti bez jasnog i snaznog govora
ili bez suocavanja s problemima,
Ceznjama i brigama svake epohe,
svake osobe.

U svakom slucaju, kada krsc¢ani
nastoje Zivjeti u skladu sa svojim
pravim identitetom, ponekad ce
morati prevladati strah od
ismijavanja, od brige o tome “Sto Ce
drugi reci”. Danas se Isusovi ucenici
mozda nece morati brinuti da Ce biti
baceni lavovima ili stavljeni u zatvor,
kao Sto se dogodilo Petru i Ivanu i
tolikim svecima koji su sudjelovali



prije nas u cuvanju i davanju
svjedoCanstva za vjeru. MoZe se,
medutim, dogoditi da nas ugled u
javnosti bude okaljan, ili ¢ak da
budemo progonjeni zbog nase
obrane ljudskog dostojanstva i
slobode savjesti, koji su temelj za
prakticiranje vjere, za postivanje
Zivota i za tolike druge neotudive
istine.

Krscanski zZivot, rekao je sveti
Josemaria, nije “protiv niega”; to je
spotvrda, optimizam, mladolikost,
radost 1 mir.”[6] Ali upravo zato
moramo imati ,hrabrosti Zivjeti
javno i postojano po nasoj svetoj
vjeri.”[7] Ne moZemo dopustiti da
nasa ljubav prema Bogu i istini slabi
u nasim Zivotima, jer bez te ljubavi i
te istine viSe ne bismo imali Sto
navijestiti svijetu. StoviSe, vazno je u
svakoj situaciji pokusati pronaci
nacin da u¢inimo najvece moguce
dobro, imajuci na umu da prenoSenje
istine ne ovisi samo o tome Sto



govorimo, vec i o tome Sto razumiju
oni koji nas slusaju. Isus je takoder
ponekad odlucio Sutjeti (usp. Lk
4,28-30; Mt 26,63); iako je Cesto
govorio otvoreno, uvijek je trazio
najbolji nacin da Ga razumije svaka
osoba koja ga sluSa. Stoga ponekad
moZe biti kontraproduktivno
inzistirati na istini, pa je umjesto toga
bolje pricekati drugu priliku ili
preispitati razloge koje navodimo u
obrani te istine. Takoder, kao dio tog
napora, morat cemo nastojati
razumjeti razloge koje drugi daju, Sto
nam moze pomoci da produbimo
vlastito razumijevanje vjere i
uvidimo slabosti u vlastitim
argumentima.

U Prvoj poslanici svetoga Petra, koju
bismo mogli nazvati prvom
enciklikom u povijesti, jasno je
izloZena ova apostolska panorama:
Castite u svojim srcima Krista
Gospodina kao sveca, uvijek spremni
na obranu svakome tko od vas



zatraZzi razlog za nadu koja je u
vama; ali Cinite to s blagosScu i
posStovanjem, imajuci Cistu savjest,
kako bi se, kad vas klevetaju,
posramili oni koji grde vaSe dobro
ponasanje u Kristu (1 Pt 3,15-16).

U ,aeropagu“ suvremenog svijeta

Izazov evangelizacije zahtijeva ne
samo hrabrost, vec i intelektualnu i
teoloSku pripremu u skladu s
okolnostima svakoga, "dar jezika" i
suosjecCanje sa suvremenom
kulturom, koja je na$ vlastiti svijet.
Primjer svetog Pavla u Ateni moZe
nam pomoci razumjeti kako djelovati
u novim "areopagima" naseg
vremena (usp. Dj 17,16 i dalje). Prvo,
vidimo Pavlov duboki unutarnji
nemir u suocavanju s gradom
predanim idolopoklonstvu. Ipak,
njegov Zar ga ne navodi da govori
ogorceno ili nemilosrdno.[8] On
istraZuje teren i slusa: najprije svoju
Zidovsku bracu u sinagogi, a potom,



na ulici, epikurejske i stoicke filozofe,
s kojima se upusta u razgovor,
iznoseci vlastite ideje o Bogu i Zivotu.
Osim $to se zanima za gradsku
arhitekturu, Pavao pokazuje veliko
poznavanje njihove literature, Sto mu
omogucuje da svoju poruku prilagodi
onima koje zanima ono $to ima za
reci. Sveti Pavao prilagodava svoje
propovijedanje ovoj teskoj publici, ali
odbija razvodniti evandeosku
poruku. Govor koji drZi na Areopagu
ostaje uzor za nas, vrijedan
ponovnog Citanja.

Sveti Pavao isprva hvali ljepotu
oltara podignutog nepoznatom Bogu,
na koji je naiSao hodajuci gradom.
Ova kulturoloska referenca
priblizava ga njegovim
sugovornicima i omogucuje mu
govoriti o tom tajanstvenom Bogu, za
kojeg tvrdi da ga poznaje. Razliitim
literarnim referencama na grcke
pjesnike, sveti Pavao vjeSto
usmjerava govor prema istini koju



zeli prenijeti: da smo svi mi stvorenja
tog nepoznatog Boga, jer on je
Stvoritelj i Gospodar svega. Takoder
im objasnjava kako se Bog ucinio
prisutnim medu nama, ne preko
idola koje su sagradile ljudske ruke,
vec uzevsi tijelo 1 nudedi kao dokaz
svog boZanstva svoje uskrsnuce od
mrtvih.

Prema rijeCima svetog Pavla, istina
srca vjere — kerigma, kako se
ponekad naziva — svijetli svim svojim
sjajem pred kulturnim i poganskim
narodom. Ipak, kao Sto se dogodilo
nasem Gospodinu u govoru o Kruhu
Zivota, vecina publike je pristojno
otiSla: O tome ¢emo te jos slusati (Dj
17,32). Nisu sve usi isprva spremne
prihvatiti BoZju rijec. Ali neki Jjudi
odluce ostati. Pripovijest dodaje da
su Dionizije Areopagit, Zena po
imenu Damara i nekoliko drugih
prihvatili vjeru tog dana. Pavlova
hrabrost, intelektualna
pripremljenost i razumijevanje za



druge, kao i kod mnogih danasnjih
krS¢ana, potpaljivanje je koje
omogucuje Duhu Svetom da zapali
Kristovu vatru u mnogim srcima.
Stovise, ovaj odlomak iz Zivota svetog
Pavla uci nas kako komunicirati s
kulturom koja je ponekad izgubila
Cak i sam jezik potreban da se Bogu
obracamo imenom.

Sve za svakoga

Rijecii zivot kr$canina ponekad
mogu biti skandalozni, ne zato Sto on
ili ona Cine neSto loSe, vec¢ zbog
onoga Sto se smatra drustveno
prihvatljivim. Dakako, kr§¢anski
nacin Zivljenja moze, Cak i bez
namjere, predstavljati jasnu
suprotnost sa stilom Zivota mnogih
ljudi danas: u njihovim osobnim
odnosima, u odredenim
profesionalnim navikama, u
nacinima dobrog provoda. Ovi
zivotni stilovi i navike ne samo da
dobivaju Siroko odobravanje;



ponekad su postali i zakonski
provediva prava.

Stoga bi se netko mogao osjecati
osudenim i poniZenim kada ¢ita
izjavu poput ove svetog Pavla: Ne
dajte se zavesti! Ni bludnici, ni
idolopoklonici, ni preljubnici, ni
mekoputnici, ni muskoloZnici, ni
kradljivci, ni lakomci, ni pijanice, ni
psovaci, ni razbojnici nece bastiniti
kraljevstva Bozjega (usp. 1 Kor
6,9-10). Ove su rijeCi moZda Sokirale
neke od Korinc¢ana koji su ih culj, a to
sigurno Cine i danas. Mi kr$c¢ani
zelimo uvijek govoriti pozitivno, a
nacini govorenja mogu se mijenjati
ovisno o vremenu i sugovornicima;
ali ne moZemo ¢initi kao oni ucitelji
koji govore ono Sto bi svatko Zelio
cuti (usp. 2 Tim 4,4). Jer kako je
prorok Izaija upozorio: Jao onima
koji zlo dobrom nazivaju, a dobro
zlom, koji od tame svjetlost prave, a
od svjetlosti tamu, koji od gorkoga



prave slatko, a od slatkoga gorko! (Iz
5,20).

U isto vrijeme, naSe svjedoCenje
istine ne moZe se svesti na osudu zla.
Evandelje je prije svega najava
bezuvjetne BoZje ljubavi prema
svakom covjeku. Rijeci svetog Pavla
nisu ogranicene na osudu poroka i
grijeha. Odmah nakon gore
navedenih snaznih rijeci dodaje: I
takvi ste bili neki od vas. Ali ti si
opran, ti si posvecen, ti si bio
opravdan u imenu Gospodina Isusa
Krista i u Duhu Boga nasega (usp. 1
Kor 6,11).

Mozda danas viSe nego ikad vidimo
kako ,,zadaca evangelizacije djeluje
unutar granica jezika i okolnosti.
Neprestano nastoji djelotvornije
prenijeti istinu evandelja u
odredenom kontekstu, ne odricuci se
istine, dobrote i svjetla koje moze
donijeti kad god savrSenstvo nije
moguce. Misionarsko srce svjesno je



tih granica i €ini se 'slabim sa
slabima ... sve za svakoga” (1 Kor
9,22).”[9] Tko god iskusi duboko
prijateljstvo s Bogom i s drugima,
lako mu je asimilirati istinu u
vlastitom Zivotu i objaviti je slobodno
i s ljubavlju, prateci druge na kosoj
ravnini. Istina je da je ,,za mnoge
ljude svetac 'neugodna’ osoba za
Zivot. Ali to ne znaci da on mora biti
nepodnosljiv. — Sveceva revnost
nikada ne smije biti gorka. Kada
ispravlja, nikada ne bi trebao
ranjavati. Njegov primjer nikada ne
bi smio biti arogantna moralna
pljuska u lice njegovom
bliznjem.”[10]

Danas, kao i jucer, da bismo primili
BoZje milosrde trebamo spoznati da
smo gresnici, Sto ponekad zahtijeva
polagano i strpljivo putovanje, prvo
u svakome od nas. Koliko je vazno da
kroz zZivot svi zajedno imamo
prijatelje koji nas razumiju i
prosvjetljuju pravim rijeCima. Jer



samo nas istina ¢ini slobodnima.
Samo istina moZe osloboditi nasa
srca (usp. Iv 8,32) i donijeti nam
istinsku radost. I to je ono Sto znaci
evangelizirati: ,,uvijek se radi o tome
da ljude ucinimo sretnima, vrlo
sretnima." jer ,Istina je neodvojiva
od istinske radosti.”[11]

[1] Joseph Ratzinger, Bog i svijet,
Barcelona 2011., str. 209-211.

[2] Sveti Josemaria, Put, br. 34.
[3] Sveti Josemaria, Krizni put, 7.4.

[4] Sveti Josemaria, Pisma, lipanj
1973., br. 12.

[5] Put, br. 54.

[6] Kovacnica, br. 103

[7] Sveti Josemaria, Brazda, br. 46.
[8] Usp. Put, br. 396 1 397.

[9] Franjo, Evangelii gaudium, br. 45.



[10] Kovacnica, br. 578.

[11] Brazda, br. 185.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
Xiv-rijecima-davati-svjetlo/ (13.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiv-rijecima-davati-svjetlo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiv-rijecima-davati-svjetlo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiv-rijecima-davati-svjetlo/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XIV): Riječima davati svjetlo

