
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (XIV):
Riječima davati
svjetlo

Isus i njegovi prvi učenici
pokazivali su veliku ljubav
prema istini, sa sigurnošću da
istina sa sobom donosi duboku
radost.

26.01.2023.

Evo pravog Izraelca u kojem nema
prijevare (Iv 1,47). Isusovu hvalu
Natanaelu mogli su primijeniti i na
njega samoga svi oni koji su ga



slušali. Učitelj je govorio samo
istinite riječi i duboko živio po njima.
U Isusovim riječima uvijek vidimo
njegovu žarku želju da nam da
najbolje što ima. I njegova ljubav Ga
vodi da uvijek govori transparentno,
željan da nam da svoju istinu i svoje
milosrđe. Zato su, tada kao i danas,
njegov život i svjedočanstvo toliko
snažni, iako ponekad znaju šokirati
ili zbuniti ljude.

Nemojmo se bojati istine

Ovu snagu Učiteljevih riječi vidimo u
6. poglavlju Evanđelja svetog Ivana.
Ubrzo nakon što je mnoštvo ostalo
zadivljeno umnažanjem nekoliko
kruhova i riba koje su svima
omogućile da jedu do sitosti, vidimo
Ga odlučnog otkriti važnu istinu. Isus
dobro zna da će tisuće ljudi koji su ga
tamo slijedili teško to razumjeti. Ali
On odbija izostaviti ijednu riječ ili
razvodniti poruku kako bi bila
prihvatljivija: Tko blaguje moje tijelo



i pije moju krv, ima život vječni (Iv
6,54). Gotovo svi tamo odluče otići,
jer su njegove riječi tako
uznemirujuće: Teška je ovo riječ; tko
to može slušati? (Iv 6,60).

Na prvi pogled zbog njegove
“pretjerane” drskosti izgubio je više
od pet tisuća “sljedbenika”, rečeno
jezikom društvenih mreža. Ali za
Učitelja, ovaj očiti neuspjeh je
kratkotrajan: niti ga sputava niti
uvjetuje. Do te mjere da ih je, vidjevši
obeshrabrenost i razočaranje na
licima dvanaestorice, upitao: Želite li
i vi otići? (Iv 6,67). Paradoksalno, da
bi ostao s nama Isus radije plaća
cijenu samoće. Ne želi po cijenu
privremenog uspjeha propustiti
hraniti nas euharistijskim kruhom i
tako stoljećima pokazivati svoju
ljubav prema nama. Za Isusa, kao i
za njegovu Crkvu, istina je ljubav
prema čovječanstvu. On zna koliko je
važno očitovati se na autentičan
način, jer želi da se svi ljudi spase i



dođu do spoznaje istine” (1 Tim 2,4).
A istina često boli. „Istina nije jeftina.
Zahtjevno je i gori”, rekao je
svojedobno Joseph Ratzinger.
„Isusova poruka uključuje i izazov
koji vidimo u toj borbi s njegovim
suvremenicima... Tko ne želi biti
zahvaćen tom vatrom, tko to ne želi
prihvatiti, neće mu se ni
približiti.”[1]

Isus govori što ima za reći, kako to
mora reći, kada to mora reći.
Nekoliko dana prije nego što su ga
oni koji su ga slušali u
jeruzalemskom hramu osudili na
smrt, nakon što ih je pred narodom
prokazao kao slijepe vođe,
licemjere... okrečene grobove (usp.
Mt 23,24-27), On ih prekorava. ,
također javno: Zmije, leglo gujine,
kako ćete izbjeći paklenu osudu? (Mt
23,33). Ove riječi su prilično
upečatljive. Isus ne govori ovako
oštro s onima koji su u zabludi ili s
grešnicima. Umjesto toga, On to čini s



onima koji, vjerujući da su pravedni,
sprječavaju druge da pristupe Bogu
(Mt 23,13). On savršeno dobro zna da
njegove riječi izazivaju antipatiju
onih koji već kuju urotu da ga ubiju.
Ali to Njemu nije važno. Ne
obuzdava ga čak ni strah da bi
njegovi učenici mogli postati
neizravne žrtve njegovih gorućih
riječi. Ljubav prema istini i prema
svim muškarcima i ženama ima
prednost pred ovozemaljskim
životom. Sveti Josemaría vrlo jasno
sažima ovaj Isusov stav: „Ne bojte se
istine, iako vam istina može značiti
smrt.”[2] Tim snažnim i oštrim
riječima upućenim farizejima, Isus
brani od pogreške i daje primjer
malom stadu koje će kako godine
prolaze (On to već zna) također
pretrpjeti mučeništvo iz ljubavi
prema Bogu i u obrani iste istine. Jer
istina je prva i posljednja riječ
ljubavi kršćanskih mučenika.



Mnogi prizori iz života našega
Gospodina jasno pokazuju njegovu
ljubav prema istini. Kao što je sam
rekao na suđenju pred Pilatom, Ja
sam se zato rodio i došao na svijet da
svjedočim za istinu (Iv 18,37). A i mi
kršćani smo ti koji, kršteni i
potvrđeni da budemo svjedoci Onoga
koji je Put, Istina i Život (Iv 14,6),
odbijamo podrediti stvarnost
osobnim interesima ili ideologijama.
Riječ "mučenik" zapravo znači
svjedok. Iako Bog ne poziva sve
kršćane da proliju svoju krv za vjeru,
On očekuje da budemo spremni dati
svoje živote, kap po kap, za tu vjeru.
Traži od nas da budemo „mučenici
bez spektakla“, s „mučeništvom onih
koji provode svoje godine radeći
samo služeći Crkvi i dušama, i koji
stare nasmijani, prolazeći sve
vrijeme nezapaženo“[3]. Jer u
konačnici, „naše postojanje u ovome
svijetu – i osoba i društva – važno je
samo kao etapa prema vječnosti.
Zato je zemaljski život samo



relativno važan, a ne apsolutno
dobro. Apsolutno je važno da budeš
sretan, da budeš spašen.”[4]

Ne možemo, a da ne govorimo o
onome što smo čuli i vidjeli

Vidimo prekrasan odraz Isusova
hrabrog stava u njegovim prvim
učenicima. Nakon vatre Pedesetnice,
hrabro propovijedanje apostola, koji
sada govore bez straha, zadivljuje
mnoštvo. To su naučili od Učitelja. U
Djelima apostolskim vidimo Petra i
Ivana izvedene pred veliko vijeće jer
su javno uzvikivali istinu o
uskrsnuću našega Gospodina i
branili iscjeljenje hromog čovjeka.
Nakon noći provedene u zatvoru,
bivaju podvrgnuti ispitivanju, na
kojem se nalazi i taj izliječeni čovjek.
Pitaju ih starješine i pismoznanci:
Kojom snagom ili kojim imenom to
učiniste? (Djela 4,7). Petar daje jasan
i potpun odgovor. Ne ostaje ni
naznaka kukavičluka koji ga je naveo



da laže i zaniječe našega Gospodina
tijekom tamne noći Muke: Neka je na
znanje svima vama i svemu narodu
Izraelovu da je po imenu Isusa Krista
iz Nazareta, kojega ste vi razapeli,
koga je Bog uskrisio od mrtvih, po
njemu ovaj stoji pred vama zdrav (Dj
4,10). Smjelost s kojom Petar i Ivan
govore ostavlja ih zapanjenima. Ne
znaju što učiniti osim da im narede
da više ne poučavaju ili čine išta u
Isusovo Ime. A Petar i Ivan
odgovaraju: Je li pravo u Božjim
očima slušati vas radije nego Boga, vi
prosudite; jer ne možemo ne govoriti
o onome što smo vidjeli i čuli (Dj
4,19-20).

Ovi primjeri iz života Isusa i prvih
učenika daju nam jasne smjernice
kako naviještati Kristovu istinu.
Lažna razboritost mogla bi nas
navesti da držimo samozadovoljne
govore ili da šutimo kada bismo
trebali govoriti. Naravno,
evangelizirati ne znači uvijek ulaziti



u sukob, ali ne znači ni uvijek ga
izbjegavati, raditi kompromise s
istinom. Sveti Josemaría je napisao:
„Kompromis? To je riječ koja se
nalazi samo ('Mora se napraviti
kompromis!') u rječniku onih koji
nemaju volje za borbom – lijenih,
lukavih, kukavica – jer oni sebe
smatraju poraženima prije nego što
počnu.” [5] Istodobno, bilo bi previše
olako misliti da se vjera može
prenijeti bez jasnog i snažnog govora
ili bez suočavanja s problemima,
čežnjama i brigama svake epohe,
svake osobe.

U svakom slučaju, kada kršćani
nastoje živjeti u skladu sa svojim
pravim identitetom, ponekad će
morati prevladati strah od
ismijavanja, od brige o tome “što će
drugi reći”. Danas se Isusovi učenici
možda neće morati brinuti da će biti
bačeni lavovima ili stavljeni u zatvor,
kao što se dogodilo Petru i Ivanu i
tolikim svecima koji su sudjelovali



prije nas u čuvanju i davanju
svjedočanstva za vjeru. Može se,
međutim, dogoditi da naš ugled u
javnosti bude okaljan, ili čak da
budemo progonjeni zbog naše
obrane ljudskog dostojanstva i
slobode savjesti, koji su temelj za
prakticiranje vjere, za poštivanje
života i za tolike druge neotuđive
istine.

Kršćanski život, rekao je sveti
Josemaría, nije “protiv ničega”; to je
„potvrda, optimizam, mladolikost,
radost i mir.”[6] Ali upravo zato
moramo imati „hrabrosti živjeti
javno i postojano po našoj svetoj
vjeri.”[7] Ne možemo dopustiti da
naša ljubav prema Bogu i istini slabi
u našim životima, jer bez te ljubavi i
te istine više ne bismo imali što
navijestiti svijetu. Štoviše, važno je u
svakoj situaciji pokušati pronaći
način da učinimo najveće moguće
dobro, imajući na umu da prenošenje
istine ne ovisi samo o tome što



govorimo, već i o tome što razumiju
oni koji nas slušaju. Isus je također
ponekad odlučio šutjeti (usp. Lk
4,28-30; Mt 26,63); iako je često
govorio otvoreno, uvijek je tražio
najbolji način da Ga razumije svaka
osoba koja ga sluša. Stoga ponekad
može biti kontraproduktivno
inzistirati na istini, pa je umjesto toga
bolje pričekati drugu priliku ili
preispitati razloge koje navodimo u
obrani te istine. Također, kao dio tog
napora, morat ćemo nastojati
razumjeti razloge koje drugi daju, što
nam može pomoći da produbimo
vlastito razumijevanje vjere i
uvidimo slabosti u vlastitim
argumentima.

U Prvoj poslanici svetoga Petra, koju
bismo mogli nazvati prvom
enciklikom u povijesti, jasno je
izložena ova apostolska panorama:
častite u svojim srcima Krista
Gospodina kao sveca, uvijek spremni
na obranu svakome tko od vas



zatraži razlog za nadu koja je u
vama; ali činite to s blagošću i
poštovanjem, imajući čistu savjest,
kako bi se, kad vas klevetaju,
posramili oni koji grde vaše dobro
ponašanje u Kristu (1 Pt 3,15-16).

U „aeropagu“ suvremenog svijeta

Izazov evangelizacije zahtijeva ne
samo hrabrost, već i intelektualnu i
teološku pripremu u skladu s
okolnostima svakoga, "dar jezika" i
suosjećanje sa suvremenom
kulturom, koja je naš vlastiti svijet.
Primjer svetog Pavla u Ateni može
nam pomoći razumjeti kako djelovati
u novim "areopagima" našeg
vremena (usp. Dj 17,16 i dalje). Prvo,
vidimo Pavlov duboki unutarnji
nemir u suočavanju s gradom
predanim idolopoklonstvu. Ipak,
njegov žar ga ne navodi da govori
ogorčeno ili nemilosrdno.[8] On
istražuje teren i sluša: najprije svoju
židovsku braću u sinagogi, a potom,



na ulici, epikurejske i stoičke filozofe,
s kojima se upušta u razgovor,
iznoseći vlastite ideje o Bogu i životu.
Osim što se zanima za gradsku
arhitekturu, Pavao pokazuje veliko
poznavanje njihove literature, što mu
omogućuje da svoju poruku prilagodi
onima koje zanima ono što ima za
reći. Sveti Pavao prilagođava svoje
propovijedanje ovoj teškoj publici, ali
odbija razvodniti evanđeosku
poruku. Govor koji drži na Areopagu
ostaje uzor za nas, vrijedan
ponovnog čitanja.

Sveti Pavao isprva hvali ljepotu
oltara podignutog nepoznatom Bogu,
na koji je naišao hodajući gradom.
Ova kulturološka referenca
približava ga njegovim
sugovornicima i omogućuje mu
govoriti o tom tajanstvenom Bogu, za
kojeg tvrdi da ga poznaje. Različitim
literarnim referencama na grčke
pjesnike, sveti Pavao vješto
usmjerava govor prema istini koju



želi prenijeti: da smo svi mi stvorenja
tog nepoznatog Boga, jer on je
Stvoritelj i Gospodar svega. Također
im objašnjava kako se Bog učinio
prisutnim među nama, ne preko
idola koje su sagradile ljudske ruke,
već uzevši tijelo i nudeći kao dokaz
svog božanstva svoje uskrsnuće od
mrtvih.

Prema riječima svetog Pavla, istina
srca vjere – kerigma, kako se
ponekad naziva – svijetli svim svojim
sjajem pred kulturnim i poganskim
narodom. Ipak, kao što se dogodilo
našem Gospodinu u govoru o Kruhu
života, većina publike je pristojno
otišla: O tome ćemo te još slušati (Dj
17,32). Nisu sve uši isprva spremne
prihvatiti Božju riječ. Ali neki ljudi
odluče ostati. Pripovijest dodaje da
su Dionizije Areopagit, žena po
imenu Damara i nekoliko drugih
prihvatili vjeru tog dana. Pavlova
hrabrost, intelektualna
pripremljenost i razumijevanje za



druge, kao i kod mnogih današnjih
kršćana, potpaljivanje je koje
omogućuje Duhu Svetom da zapali
Kristovu vatru u mnogim srcima.
Štoviše, ovaj odlomak iz života svetog
Pavla uči nas kako komunicirati s
kulturom koja je ponekad izgubila
čak i sam jezik potreban da se Bogu
obraćamo imenom.

Sve za svakoga

Riječi i život kršćanina ponekad
mogu biti skandalozni, ne zato što on
ili ona čine nešto loše, već zbog
onoga što se smatra društveno
prihvatljivim. Dakako, kršćanski
način življenja može, čak i bez
namjere, predstavljati jasnu
suprotnost sa stilom života mnogih
ljudi danas: u njihovim osobnim
odnosima, u određenim
profesionalnim navikama, u
načinima dobrog provoda. Ovi
životni stilovi i navike ne samo da
dobivaju široko odobravanje;



ponekad su postali i zakonski
provediva prava.

Stoga bi se netko mogao osjećati
osuđenim i poniženim kada čita
izjavu poput ove svetog Pavla: Ne
dajte se zavesti! Ni bludnici, ni
idolopoklonici, ni preljubnici, ni
mekoputnici, ni muškoložnici, ni
kradljivci, ni lakomci, ni pijanice, ni
psovači, ni razbojnici neće baštiniti
kraljevstva Božjega (usp. 1 Kor
6,9-10). Ove su riječi možda šokirale
neke od Korinćana koji su ih čuli, a to
sigurno čine i danas. Mi kršćani
želimo uvijek govoriti pozitivno, a
načini govorenja mogu se mijenjati
ovisno o vremenu i sugovornicima;
ali ne možemo činiti kao oni učitelji
koji govore ono što bi svatko želio
čuti (usp. 2 Tim 4,4). Jer kako je
prorok Izaija upozorio: Jao onima
koji zlo dobrom nazivaju, a dobro
zlom, koji od tame svjetlost prave, a
od svjetlosti tamu, koji od gorkoga



prave slatko, a od slatkoga gorko! (Iz
5,20).

U isto vrijeme, naše svjedočenje
istine ne može se svesti na osudu zla.
Evanđelje je prije svega najava
bezuvjetne Božje ljubavi prema
svakom čovjeku. Riječi svetog Pavla
nisu ograničene na osudu poroka i
grijeha. Odmah nakon gore
navedenih snažnih riječi dodaje: I
takvi ste bili neki od vas. Ali ti si
opran, ti si posvećen, ti si bio
opravdan u imenu Gospodina Isusa
Krista i u Duhu Boga našega (usp. 1
Kor 6,11).

Možda danas više nego ikad vidimo
kako „zadaća evangelizacije djeluje
unutar granica jezika i okolnosti.
Neprestano nastoji djelotvornije
prenijeti istinu evanđelja u
određenom kontekstu, ne odričući se
istine, dobrote i svjetla koje može
donijeti kad god savršenstvo nije
moguće. Misionarsko srce svjesno je



tih granica i čini se 'slabim sa
slabima ... sve za svakoga'” (1 Kor
9,22).”[9] Tko god iskusi duboko
prijateljstvo s Bogom i s drugima,
lako mu je asimilirati istinu u
vlastitom životu i objaviti je slobodno
i s ljubavlju, prateći druge na kosoj
ravnini. Istina je da je „za mnoge
ljude svetac 'neugodna' osoba za
život. Ali to ne znači da on mora biti
nepodnošljiv. — Svečeva revnost
nikada ne smije biti gorka. Kada
ispravlja, nikada ne bi trebao
ranjavati. Njegov primjer nikada ne
bi smio biti arogantna moralna
pljuska u lice njegovom
bližnjem.”[10]

Danas, kao i jučer, da bismo primili
Božje milosrđe trebamo spoznati da
smo grešnici, što ponekad zahtijeva
polagano i strpljivo putovanje, prvo
u svakome od nas. Koliko je važno da
kroz život svi zajedno imamo
prijatelje koji nas razumiju i
prosvjetljuju pravim riječima. Jer



samo nas istina čini slobodnima.
Samo istina može osloboditi naša
srca (usp. Iv 8,32) i donijeti nam
istinsku radost. I to je ono što znači
evangelizirati: „uvijek se radi o tome
da ljude učinimo sretnima, vrlo
sretnima." jer „Istina je neodvojiva
od istinske radosti.”[11]

[1] Joseph Ratzinger, Bog i svijet,
Barcelona 2011., str. 209-211.

[2] Sveti Josemaria, Put, br. 34.

[3] Sveti Josemaria, Križni put, 7.4.

[4] Sveti Josemaría, Pisma, lipanj
1973., br. 12.

[5] Put, br. 54.

[6] Kovačnica, br. 103

[7] Sveti Josemaría, Brazda, br. 46.

[8] Usp. Put, br. 396 i 397.

[9] Franjo, Evangelii gaudium, br. 45.



[10] Kovačnica, br. 578.

[11] Brazda, br. 185.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
xiv-rijecima-davati-svjetlo/ (13.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiv-rijecima-davati-svjetlo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiv-rijecima-davati-svjetlo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiv-rijecima-davati-svjetlo/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XIV): Riječima davati svjetlo

