opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (XIII): Svim
srcem

Krepost CistocCe jaCa nasSu
sposobnost opazanja i uzivanja
u onome Sto istinski ispunjava
ljudsko srce; omogucava na
otkriti Boga u svemu.

2.09.2022.

Blago cistima srcem, oni ¢e Boga
gledati (Mt 5, 8). Gledati Boga: bez
filtera, bez Zurbe, bez granica... Tko
moZe sanjati o postizanju ovoga
svojim snagama? Kontemplirajuéi na



izvoru ljepotu, dobrotu i veli¢inu
koju neprestano svuda trazimo.
Kontemplirati, Sto ne znaci
promatrati izvana, vec iznutra,
znajuci da smo uronjeni u svu tu
neizmjernost svjetlosti, u ,Jjubav koja
zasiCuje, a da nikada ne zasiti”™ nase
najdublje Ceznje. Duboke CeZnje koje
pronalaze tek djelomic¢an odgovor u
ovom svijetu, iako se tako Cesto moze
Ciniti da stvorenja imaju svu ljepotu,
dobrotu i velicanstvenost koju
moZzemo zamisliti.

Naravno, govoreci o Cistoci srca, nas
Gospodin ne misli samo na Cednost.
Ako je neka vrlo ¢cedna osoba takoder
nepravedna, neiskrena, nelojalna,
lijena ili sebi¢na, ne bismo rekli da je
srce te osobe Cisto. Kada kralj David
moli: Cisto srce stvori mi, BoZe (Ps
51,12), on trazi srce koje skladno
sjedinjuje sve kreposti; srce koje kuca
u skladu s onim $to je uistinu
vrijedno, koje je sposobno riskirati
svoj zivot za nesSto vece od sebe, koje



ne dopusta da njime zavladaju
prolazne i povrsne stvari. Kako
rastemo u raznim krepostima, nas
vid - naSe Zelje, interesi, teZnje -
postaje sve jasniji i u¢imo uvidati
pravu vrijednost stvari. U¢imo
istinski vidjeti, razmatrati, uzivati.

Nedoumice

Bog nas je stvorio za ovu
kontemplaciju, koja ujedinjuje sve
teZznje u naSem srcu. On nam Zeli dati
tu milost. Ali to je milost za koju se
trebamo boriti. Moramo
zagospodariti nad svojim srcem kako
bi ono postalo sposobno primiti ovaj
dar jer inace riskiramo da ga
ostavimo neotvoreno, zaboravljeno u
kutu. Kao $to je sveti Josemaria
rekao, Cistoca je ,borba a ne
odricanje. Odgovorimo radosno
jednim slobodnim i veselim
predanjem! Tvoje ponasanje se ne
smije svesti na nikakvu hladnu i
racunsku negaciju. Jesi li uvjeren da



je Cistoca krepost i da kao takva mora
rasti i usavrsavati se?”” Cistoca je
radosna potvrda i1 uvijek moze rasti.
Ove dvije tvrdnje mogu nam se Ciniti
poznatima, ali nac¢in na koji su
povezane Cesto nije dobro shvacen
pa bi ¢ak mogao izazvati odredenu
nedoumicu.

Cisto¢a kao radosna potvrda u
suprotnosti je sa stajaliStem nekoga
tko stavlja pretjeran naglasak na
»,ne”: ne €initi, ne razmisljati, ne
gledati ili ne Zeljeti. Nasuprot tome,
Cistoca je ,da” ljubavi jer ljubav je ta
koja Cini Cisto¢u potrebnom i daje joj
smisao. Naravno, trebamo reci ,ne”
odredenim djelima i stavovima koji
su suprotni tome i za koje svaka
razumna osoba shvaca da su zapravo
uskracivanje ljubavi. Bracna ljubav
je uvijek potpuna, iskljuciva i
konacna. No, unatoc¢ tome Sto
zahtjeva poneko ,,ne”, ¢istoca je
izrazito pozitivna krepost.



Zamislimo osobu s dobrim
poznavanjem vjere i krS¢anskog
Zivota, koja je iskreno odlucna svoju
vjeru provesti u djelo; osobu koja je
mozda i drugima prenijela ovu
pozitivnu viziju svete CistocCe jer
razumiju i dijele razloge za to. No,
moglo bi se dogoditi da njezino
prakti¢no iskustvo ove kreposti ne
bude u skladu s idejom ¢istoce kao
neceg pozitivnog i Sto uvijek moze
rasti. Prije svega, zato Sto ne vidi
potrebu da se neprestano bori u
Cistoci; druge brige obi¢no su u
prvom planu pa CistoCu potisne na
Cetvrto ili peto mjesto u svojoj borbi.
Kao rezultat toga, Cistoca se Cesto ne
moZe Ciniti ni potvrdom ni
poricanjem. Drugo, kada se ponekad
mora intenzivnije boriti da bi ju
Zivjela, CistocCa se mozZe Ciniti
negacijom, a ne afirmacijom.
Ovome se dodaje joS jedan izvor

nedoumice: buduci da je to krepost,
Cistoca je pozvana ,rasti i usavrsavati



se".” Opet bi ovaj dobar kri¢anin
mogao pomisliti: ,,Obi¢no uspijevam
izbjeci djela, misli, poglede koji su
protivni Cistoci. Nije li to ono o cemu
se radi? Ne mogu li reci da
posjedujem ovu krepost? Sto jo$
trebam uciniti? U kojem smislu
Cistoca treba rasti i usavrSavati se u
meni?”

Podrijetlo ovih nedoumica je ideja,
prilicno raSirena, ali vrlo reduktivna,
da je krepost prije svega snaga volje
koja nam omogucuje da postujemo
moralne norme, ¢ak i kada se protive
nasim sklonostima. Da je ovo
stajaliSte ispravno, krepost bi se
sastojala u sposobnosti da
zanemarimo svoje osjecaje, da se
sustavno suprotstavimo onome Sto
osjecamo kad god to zahtijeva
postivanje normi. Naravno, ovdje
postoji element istine jer formiranje
kreposti Cesto zahtijeva da djelujemo
protiv svojih osjecaja i sklonosti.
Medutim, vrlo je vazno ne zaboraviti



da to nije cilj; to je tek korak koji Ce,
ako ga drugi ne slijede, samo
oblikovati sposobnost potiskivanja
osjecaja da se kaZe ,ne". Oni koji na
ovaj nacin razmisljaju o krepostima,
iako bi mogli reci da je Cistoca
radosna potvrda, u stvarnosti to nisu
dovoljno razumjeli jer ne vide Sto to
znaci u praksi.

Dobro integrirano

Krepost, viSe od sposobnosti
suprotstavljanja sklonosti, je
formiranje same sklonosti. Krepost
se sastoji upravo u uzivanju, u
nasladivanju dobrim, jer je u nama
izrasla afektivna prirodnost,
»suucesnistvo s dobrom”. Upravo u
tom smislu, umjerenost nazivamo
redom u prirodnoj teznji k uzitku.
Ako je uZitak los, sredivanje uZitka
znacilo bi ponistiti ga. Ali uzitak je
dobar, a naSa priroda tezi k njemu.
Medutim, ako je nesto dobro, to u
principu ne znaci da je dobro u svim



slucajevima. Objekt teZnje mozda
nije dobar za osobu u odredenom
smislu. Zato trebamo dovesti u red
svoju sklonost uZitku. Ako uspijemo,
pretvorit cemo je u jednog od nasih
najboljih saveznika da ¢inimo dobro;
ako ne, biti Ce to veliki neprijatelj koji
nas moze unistiti. Kao Sto voda, koja
gasi nasu Zed, hidrira nase tijelo i
potice rast biljaka, takoder moze
postati tsunami, razorna poplava
koja je izvan kontrole.

Sto podrazumijeva dovodenje
sklonosti u red? Sigurno ne to da
uzitak prestane biti privlacan, to je,
StoviSe, nemoguce. Niti ignoriranje
uzitka, kao da ne postoji u Zivotu, niti
potiskivanje istoga. Urediti sklonost
uzitku znaci integrirati je u istinsko
dobro ljudske osobe:" dati jedinstvo
nasim Zeljama tako da one
progresivno budu u skladu s nasom
ljudskom prirodom i jacaju je.
Necisto srce je fragmentirano srce,
bez jasnog cilja; Cisto srce, nasuprot



tome, je ujedinjeno srce, s jasnim
smjerom u Zivotu.

Kako se to moZe postic¢i? Ljudske
sklonosti su nacini opazanja dobra;
svaki od njih predstavlja ono Sto
zadovoljava to dobro kao prikladno
za nas. Kazemo da imamo sklonost
uZitku jer kada smo suoceni s ne¢im
Sto ga moZe proizvesti, dozivljavamo
privlacnost: objekt se nasim o¢ima
predstavlja kao prikladan za nase
potrebe. Medutim, ono Sto je dobro
za sklonost mozda nece biti dobro za
osobu. Torta mi se moZe svidjeti jer
bi bila ugodna za pojesti, ali mozda
nece biti dobra za moje zdravlje (npr.
jer sam dijabeticar), figuru
(pokusavam smrsavjeti) ili moj odnos
s drugima (pripada nekom drugom).
Svaka sklonost ima svoju tocku
glediSta; ona vrednuje stvarnost iz
svoje perspektive i ne moZe to uciniti
iz druge perspektive. Razum je
jedina sposobnost koja moZe usvojiti
sva gledi$ta i integrirati ih,”



identificirajuci dobro osobe, a ne
samo dobro odredene sklonosti ili
odredenog aspekta Zivota. Razum
slusa Sto svaka sklonost ima za redi,
procjenjuje sve te glasove i prosuduje
je li neki ¢in uistinu dobar za osobu.

Razum nije hladan i nepristran. Na
njega utjecu nase emocije, sklonosti i
strasti. Ako jedna sklonost govori
mnogo glasnije od drugih, to moze
zbuniti na$ razum. Otuda i vaznost
da naSe sklonosti budu dobro
oblikovane (dobro umjerene). Tako
Ce, umjesto da budu prepreke, biti
oslonac za prosudbe koje donosi na$
razum. Naravno, ova integracija kroz
koriStenje naSeg razuma zahtijeva
razumijevanje i poStivanje smisla
sklonosti te da to poStivanje prozima
i vodi naSe emocije i Zelje.
Prozdrljivost, na primjer, otkriva da
smisao nase potrebe za jelom nije
shvacen — barem ne na prakti¢an
nacin, na nacin koji utjeCe na nase
ponasanje. Odnosno, nacin na koji



uzitak jedenja doprinosi cjelovitom
dobru osobe joS$ nije temeljito
asimiliran. NeSto slicno se moze reci
i za CistocCu, kao i za bilo koju drugu
krepost.

Nutarnji svijet

Poslusajmo savjet svetog Josemarije
u jednoj od najkracih toc¢aka u Putu:
»,Zasto trebas gledati naokolo ako
'svoj svijet' nosi§ u sebi?”® Istina je:
ako mi nosimo svijet u sebi - svijet
sastavljen od velikih dobara, i
boZanskih i ljudskih - svaki pogled,
djelovanje ili misao protiv Cistoce
moZe imati odredenu privlacnost za
nas, ali Ce se protiv toga biti puno
lakse boriti jer Ce se dozivljavati kao
prijetnja harmoniji naSeg nutarnjeg
svijeta.

Mogli bismo Cak reci da se Cistoca
odnosi na spolnost tek sekundarno.
Uglavnom se radi o otvaranju naSeg
nutarnjeg svijeta — naseg srca — za
velike pothvate, sa sposobnoscu



opaZzanja, Zudenja 1 uZivanja u
onome $to je sposobno ispuniti
ljudsko srce. Stoga, kao Sto je rekao i
sveti Josemaria: ,,Ne govorim rado o
necistoci. ViSe volim razmatrati
plodove umjerenosti... jer Zivot u
duhu ove Zrtve oslobada (Covjeka) od
mnogih okova i omogucava mu da u
dubini svoga srca okusi Citavu ljubav
BoZju. Otkrivamo da je moguce
brinuti se za druge, svoje dijeliti,
posvetiti se velikim stvarima.”"”

Oni koji su Cisti znaju cijeniti i uzivati
u svemu Sto je lijepo, plemenito i
istinski zabavno. Njihov pogled nije
posesivan, vec zahvalan. Oni
»pustaju drugoga da bude” i ne
dopustaju da se njihov odnos sa
svakom osobom okalja i
»,depersonalizira”. Suprotno tome,
oni koji nisu Cisti izgledaju necisto; to
je izgled koji nije sposoban pozeljeti
dobrodoslicu drugima, ve¢ samo
zahtijevati koristi. U stvarnosti, oni
nisu u stanju cijeniti male radosti u



Zivotu 1 osobnim odnosima te
jednostavno uzivati u druzenju s
drugima. Male radosti koje drugi
cijene Cine im se neukusnima i
besmislenima. Potrebna im je snazna
emocionalna reakcija kako bi neSto
dozivjeli kao pozitivno i ugodno.

Tako moZemo razumjeti zasto onima
koji krepost CistocCe dozivljavaju kao
radosnu potvrdu obi¢no nije
potreban izniman napor volje da
obuzdaju neuredne seksualne
impulse; njihov nutarnji svijet,
sastavljen od vrijednih interesa i
iskrenih odnosa, snazno se protivi
bilo kakvim svojeglavim impulsima i
odbacuje ih. I kao rezultat toga,
osjecaju se duboko slobodnima jer
rade ono Sto istinski zZele i vole.
Nasuprot tome, oni koji su poZudni,
kojima nedostaje seksualna
uzdrZanost ili ¢ak oni koji su ,,samo
uzdrzani”, ako 1 uspiju postici
kontrolu nad svojim apetitima
strogim naporom, osjecali bi se



potisnutima - kao da im nesto
nedostaje u Zivotu.

Za svetog Tomu Akvinskog, pozudni,
neuzdrZani, uzdrZani i ¢isti ¢etiri su
razlicite stvarnosti.” Cista osoba
posjeduje krepost, dok poZudna
osoba ima suprotan porok.
NeuzdrZana osoba, iako nije ¢vrsto
uspostavila porok, ne Zivi ispravno. A
uzdrZana osoba, kao Sto sam izraz
implicira, posjeduje uzdrzanost. Ne
grijeSe protiv Cistoce, ali ni ne
posjeduju krepost. Suoceni s
napastima, oni se ogranicavaju na
potiskivanje impulsa, a da zapravo
ne uzivaju u dobru.”

To je, primjerice, slucaj s onima koji
ne Zele gledati neSto necisto, ali bi
bili sretni kad bi bilo nemoguce
izbjedi to uciniti. Oni jednostavno
zaobilaze prepreke za koje bi
najradije da ih ne moraju zaobilaziti,
a pritom ne uspijevaju formirati
nutarnji stav i usmjeriti ga prema



istinskom dobru ljudske osobe. Ova
situacija moZe biti korak naprijed za
nekoga tko je jos daleko. Ta osoba
ima joS dug put do formiranja
kreposti ¢istoce. Tko se odlucno ne
udalji od granice gresnog, cak i ako
uspije ne sagrijesiti, nikada nece doci
dalje od pukog suzdrZavanja. Nece
istinski uzivati u kreposti ¢istoce i
nece je vidjeti kao radosnu potvrdu.

Vidjeti ¢e Boga u svemu

Blago cistima srcem, oni ¢e Boga
gledati (Mt 5,8). Mozda Isus ovdje ne
kaZe da onima Cije je srce necisto
nece biti dopusSteno gledati Boga, vec
radije da nece moci vidjeti ono Sto cCe
vidjeti oni Cistoga srca: neopisivu
ljepotu, ispunjenu mnostvom nijansi
i boja, zadovoljavajuci sve teznje
ljudskog srca. To se zapravo dogada
Cak i na ovom svijetu. Kreposni su
sposobni pronaci Boga u svakoj osobi
i situaciji u svakodnevnom Zivotu,
dok oni koji nisu kreposni ne



osjecaju njegovu prisutnost ili im je
to nelagodno i neugodno jer im
ograniCava slobodu.

Tako shvacena krepost, kao stvaranje
lijepog nutarnjeg svijeta, afektivne
prirodnosti koja nam omogucuje da
uzivamo ¢ineci ono Sto je dobro,
odgovor je na gore spomenute
nedoumice. Doista, ako nastojanje da
se formira krepost svete CistoCe nije
usmjereno samo na borbu protiv
neurednih djela, vec takoder i iznad
svega na izgradnju nutarnjeg svijeta
ispunjenog nadnaravnim i ljudskim
bogatstvima, lako je razumjeti da ta
vrlina raste i nastaje ne samo kada
treba pobijediti iskuSenje, nego i
kada je naSa paZnja usmjerena na
ono Sto je vrijedno i lijepo u svijetu,
Cak i ako samo po sebi nema veze sa
spolno3cu. Cisto¢a nije krepost samo
kada se trebamo boriti. Ne odnosi se
samo na napasti, ve¢ i na
usmjeravanje nase ,paznje" na ono
na Sto se obraca nase srce. Tako



moZemo razumjeti zasto to nutarnje
prociScavanje, ta otvorenost za ono
Sto je uistinu veliko, nema granica i
uvijek moZze rasti.

MnosStvo sredstava

Kako moZemo oblikovati ovaj bogati
nutarnji svijet? Naravno, trebamo
izbjegavati sve Sto bi ga moglo
poremetiti, paziti da nam vid i masta
ne budu rasprseni ili zamagljeni,
obuzdavajuci nasSu znatizelju te
takoder izbjegavajuci dokolicu, taj
pasivni stav nekoga tko odustaje od
vlasti svojih odluka Sto god se dogada
oko njih. Besciljno lutati, prepustiti
se vladajucem vjetru, jednostavan je
nacin da se izgubi put i zavrSi na
mjestu gdje radije ne bismo otisli.

Takoder je vazno rasti u jakosti jer je
inace vrlo teSko zadrzati kurs usred
naleta vjetra i valova. Mala djela
mrtvljenja u naSem poslu, u nasim
odnosima s drugima, u stvarima koje
nam se svidaju i ukusima jacaju nase



srce. A takoder nam je potrebna
iskrenost: jednostavnost da
razgovaramo o tome Sto se dogada u
nama je vrlo uc¢inkovit nac¢in da
»oksigeniramo" svoje srce i
sprije¢imo da postane opijeno
osjecajima koji ga samo stezu.

Vrlo su vazna i druga sredstva koja
usmjeravaju paznju srca prema
onome Sto je nadnaravno i ljudski
vrijedno: euharistijska poboznost,
ljubav prema Majci BoZjoj, molitva i
osobni odnos s nasim Gospodinom.
Prijateljstva i svi plemeniti ljudski
odnosi takoder su ovdje od velike
pomoci. Dok je izolacija ili zatvaranje
u sebe lak izvor zaraze, iskreno
samodarivanje drugima odrzava
nase srce u dobrom zdravlju.

Osim toga, vrlo je korisno razvijati
vrijedne kulturne interese, posebno
dobru literaturu, dobar film, glazbu
itd., koji jacaju nasu estetsku
osjetljivost i osjecaj za lijepo. Oni koji



uzivaju samo u povrsnim filmovima,
videima ili knjigama ,,visokog
intenziteta”, koji se naviknu Zivjeti
samo na ,banalnim” emocijama,
trebati ¢e uloziti veliki trud da se
kontroliraju kada njihove emocije
udu u spolno podrugje. Cak i ako
uspiju to uciniti, doZivjet Ce to, u
najboljem slucaju, kao represiju, kao
poricanje. Mnogo je ugodnije i
ucinkovitije stvoriti ¢istu, svijetlu,
bogatu i pozitivnu nutarnju
atmosferu. Nase srce nije stvoreno za
manje. Stvoreni smo da uZivamo u
Bozjoj ljepoti ve¢ u ovom Zivotu i za
svu vjecCnost.

Julio Diéguez

USveti Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
208.

“prijatelji BoZji, br. 182.

BlTsto.



“IKatekizam Katolicke Crkve, br.
2337: ,Cistoéa izraZzava ostvarenu
integraciju spolnosti u osobi i time
nutarnje covjekovo jedinstvo u
njegovu tjelesnom i duhovnom bicu.
Spolnost, kojom se ocituje ¢ovjekova
pripadnost tjelesnom i bioloSkom
svijetu, postaje osobnom i stvarno
ljudskom kad je integrirana u odnos
osobe s osobom, u potpun i
vremenski neogranicen uzajaman
dar muZa i Zene.

Blusp. Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica, I-11, q. 17, a. 1, ad 2.

“ISveti Josemaia, Put, br. 184.
"prijatelji BoZji, br. 84.

®Usp. Summa Theologica, II-11, qq.
151-156.

BIU II-1I q. 155, sveti Toma razlikuje
ono Sto on naziva ,,uzdrZavanje” od
kreposti umjerenosti. Umjerenost

pripada osobi ¢ijim apetitima



pozitivno upravlja razum, dok je
uzdrZljivost stroga kontrola apetita
koji se opiru vladavini razuma.

Julio Diéguez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
xiii-svim-srcem/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiii-svim-srcem/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiii-svim-srcem/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xiii-svim-srcem/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XIII): Svim srcem

