
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (XII): Što je
stvarno važno

Izazov biti siromašan duhom
dok živiš usred svijeta.

30.07.2022.

Ponoć se bliži. Prije nekoliko sati
buka gužve na ulicama se stišala i
ljudi su se vratili kući. Sada vlada
tišina. Spori koraci mlade
Nazarećanke, vidno trudne, jedini su
zvuk koji se čuje. Drži se za muževu
ruku dok hoda. Umorni od svog
dugog putovanja, traže u mraku štalu



koja im je ponuđena da provedu noć.
Božji Sin će se uskoro roditi na
zemlji. Onaj koji može učiniti sve
organizirao je da se to dogodi na
mjestu gotovo bez skloništa.
"Božanska Riječ je dijete, što
doslovno znači 'nesposoban govoriti'.
I božanska Riječ postala je
'nesposobna govoriti'... Tko bi to
očekivao? Doživjeti Božić znači
dopustiti sebi da se uzdrmate
njegovom iznenađujućom novošću.
Isusovo rođenje ne nudi ohrabrujuću
udobnost uz vatru, već božansko
drhtanje koje trese povijest.« [1]

Iako je s vremenom sjećanje na štalu
u Betlehemu poprimilo auru toplog i
gostoljubivog mjesta, vrlo vjerojatno
nije bilo tako toplo kao što
zamišljamo. Što nam je Bog
pokušavao reći svojim izborom ove
scene koju svake godine
predstavljamo u svojim domovima?
Te su noći Josip i Marija dijelili blago
siromaštva. Isusovi roditelji bili su



oslobođeni svega što bi moglo
zasjeniti pravo bogatstvo koje će
primiti. Budući da je mogao odabrati
bilo koje mjesto, bilo koju stvorenu
utjehu, Stvoritelj je odlučio biti lišen
svega kako bi nam pokazao što je
doista važno.

Kraljevstvo pripada siromašnima

„Osiguravamo sve, osim lijepog
vremena i prave ljubavi." Ovaj znak
nalazi se na ulazu u osiguravajuće
društvo u gradu u kojem se vrijeme
često mijenja. Ako ne možemo biti
sigurni kakvo će vrijeme biti sutra,
kako možemo jamčiti naklonost
druge osobe u budućnosti. Nikakva
količina novca ne može prisiliti
nekoga da nas iskreno voli. Mogli
bismo čak postati malo nervozni
razmišljajući o tome, jer ovdje ne
možemo postići sigurnost koju
doživljavamo u drugim područjima
našeg života. Ali moramo odlučiti
živjeti s ovom „marginom pogreške".



Preokupacija da budemo u potpunoj
kontroli blokira svaki pokušaj da
volimo i da budemo voljeni;
onemogućuje postizanje jednostavne,
ali snažne sreće onih koji slobodno
daju i primaju. Blago siromašnima
duhom, jer njihovo je kraljevstvo
nebesko (Mt 5, 3): Tako Isus započinje
Propovijed na gori. Naš Gospodin
nudi sreću, na zemlji i na nebu,
onima koji svoju sigurnost i
bogatstvo stavljaju u Boga.

Vrlina siromaštva – koja nije isto što i
materijalno siromaštvo koje nas
Crkva potiče da pokušamo ublažiti –
dio je umjerenosti. To je raspoloženje
koje moderira, stavlja na pravo
mjesto naš odnos s dobrim stvarima
koje je Bog stvorio. Siromašni u srcu
posjeduju i uživaju u materijalnim
stvarima, a da ih one ne posjeduju;
odbijaju staviti svoju sigurnost u
akumulaciju robe. Bore se protiv
tendencije da svi živimo kao da naša
sreća ovisi prije svega o onome što



posjedujemo. Isus nas snažno
upozorava: Jao vama koji ste bogati.
(Lk 6, 24).

Nakon što je tijekom mnogih godina
razgovarao sa svim vrstama ljudi,
sveti Josemaría je rekao: »Kada
čovjek pokuša graditi svoju sreću
isključivo oko stvari ovoga svijeta, a
u tome sam svjedočio nekim
stvarnim tragedijama, on izopačuje
njihovu pravilnu uporabu i uništava
poredak koji je Stvoritelj tako mudro
uspostavio. Kao posljedica toga, srce
ostaje tužno i nezadovoljno. Počinje
slijediti putove koji dovode do vječne
nesreće." [2] Vrlina siromaštva
omogućuje nam da shvatimo koliko
su prolazni materijalni „vrijednosni
papiri" i koliko su površne utjehe
koje ne uspijevaju doseći dubine
našeg srca. Siromaštvo duha
omogućuje nam, na kraju, istinsko
uživanje u svijetu, jer povezuje naše
srce s onim što je jednostavno – s
ljudima, s Bogom, sa svime što može



biti predmet kontemplacije i što tako
zadovoljava najdublje želje našeg
srca.

Tijekom posjeta siromašnoj četvrti u
Rio de Janeiru 1980. godine, upitao je
sveti Ivan Pavao II: „Nije li pravo
značenje 'siromašnog duha' 'osoba
otvorena drugima', to jest Bogu i
bližnjemu? Nije li istina da ovo
blaženstvo o 'siromašnima duhom'
istovremeno sadrži upozorenje i
optužbu? 'Jao vama': ovaj izraz može
zvučati ozbiljno i prijeteće, osobito
na usnama onoga Krista koji je
obično govorio tako ljubazno i
nježno." [3]

Grijeh je iskrivio našu želju za
imovinom, i kao rezultat toga naš
odnos sa stvorenim dobrima lako se
može deformirati. Čežnja za
posjedovanjem možda je pojačana
kulturom u kojoj je ekonomska
vrijednost - koja se odražava u
nečijem društvenom statusu i slici u



očima drugih - postala krajnji izvor
vrijednosti. Naša kultura nastoji
usaditi uvjerenje da su prosperitet i
udobnost ključ sreće. Pa ipak, svi
shvaćamo da se istinska radost osobe
preciznije mjeri dubinom i
autentičnošću njezina odnosa s
drugima. To je bogatstvo siromašnih
u srcu. Nasuprot tome, usamljenost
nekoga tko živi okružen luksuzom
često se može smatrati dramatičnim
siromaštvom.

Sklad koji svaka osoba mora
pronaći

Godine 1968., tijekom intervjua o
mjestu žena u društvu, novinarka je
pitala svetog Josemaríju o vrlini
siromaštva - posebno o tome kako ga
dobro živjeti u vlastitom domu i kako
ga prenijeti drugima. Njegov odgovor
započinje vrlo snažnom izjavom:
„Oni koji ne vole i ne prakticiraju
vrlinu siromaštva nemaju Kristov
duh. To vrijedi za sve. Za pustinjaka



koji se povlači u pustinju; i za
običnog kršćanina koji živi među
svojim bližnjima." [4] I pustinjak i
osoba koja živi usred svijeta pozvani
su živjeti vrlinu siromaštva
autentičnim kršćanskim duhom. No,
iako je lako vidjeti kako se netko tko
se „povuče u pustinju" može odvojiti
od materijalne imovine, kako netko
tko živi usred svjetskih dobara doista
može biti siromašan? Koji se model
može slijediti?

Sveti Josemaría nastavlja
identificirati dva aspekta našeg
odnosa s materijalnim stvarima: dva
naizgled suprotna pola koja treba
pomiriti. S jedne strane, potreba za
„istinskim siromaštvom, koje se
primjećuje i osjeća i sastoji od
određenih stvari. To siromaštvo
treba biti ispovijedanje vjere u Boga i
znak da srce nije zadovoljno
stvorenim stvarima i teži
Stvoritelju.“ S druge strane, važnost
prirodnosti s kojom bi kršćanin



trebao biti „još jedan među svojim
bližnjima, dijeleći njihov način
života, njihove radosti i sreće, radeći
s njima, ljubeći svijet i sve dobre
stvari koje u njemu postoje; koristeći
sve stvorene stvari za rješavanje
problema ljudskog života." [5] Ovdje
jasno vidimo izazov siromašnosti
duhom u sredini svijeta: biti odvojen
od materijalnih stvari dok ih volimo
kao darove od Boga koji će se dijeliti
s našim bližnjima. Ali ostaje pitanje:
gdje nalazimo smjernice za taj
pothvat?

Ako gledamo Kristov život u
Evanđeljima, ne vidimo ga da išta
čini bez materijalnih dobara.
Umjesto toga vidimo ga, dok nije ni
bogat ni siromašan, kako koristi ta
dobra na uravnotežen, čestit, savršen
način. Isus je bio poznat u svom selu
jer je zarađivao za život svojim
radom uz oca (npr. Imao je dobru
tuniku; neki su ga čak optužili da je
proždrljivac i pijanac; pozvao je



dobrostojeće ljude – Mateja, Zakeja,
Josipa iz Arimateje i druge – da
otvore svoja srca Božjem
kraljevstvu). Ipak, Isus jasno
pokazuje posebnu ljubav, kako u
svom svakodnevnom djelovanju,
tako i u propovijedanju, prema
onima koji materijalno nisu imali
ništa. Ukazuje na primjer siromašne
udovice i njezin odnos s Bogom, za
razliku od bogatih (npr. On govori o
prispodobi o jadniku Lazaru koji je
primljen u krilo Abrahamovo, dok
bogataš koji mu je bio susjed ostaje
vani; jasno kaže da je devi lakše proći
kroz oko igle nego bogatašu ući u
kraljevstvo Božje (usp. Mt 19, 24).
Savjetuje svojim učenicima kada ih
šalje na poslanje da ne ponesu ništa
suvišno sa sobom (npr. i on sam je
rođen u tuđoj štali i bit će pokopan u
grobnici druge osobe.) Isus živi bez
materijalnih veza i istodobno uživa u
stvorenim dobrima. Ne radi se o
balansiranju, nestabilnom
kompromisu između dvije krajnosti,



već o lijepom skladu – skladu koji
vidimo u Isusu.

Ali ne postoje univerzalni recepti:
„Postizanje sinteze između ova dva
aspekta u velikoj je mjeri osobna
stvar. To zahtijeva unutarnji život,
koji će nam pomoći procijeniti u
svim okolnostima što Bog traži od
nas. Stoga ne želim davati fiksna
pravila." [6] Opasnost zapravo postoji
od naivnog razmišljanja da možemo
sastaviti popis pravila kako bismo
bili sigurni da živimo određenu
vrlinu. Ali ovaj pristup previđa
nezamjenjivu ulogu razboritosti, bez
koje druge vrline ne mogu postojati.
Stoga „otkrivamo što je suvišno ne
toliko po teorijskim pravilima koliko
po onom unutarnjem glasu koji nam
govori da nas vodi sebičnost ili
nepotrebna ljubav prema
udobnosti." [7]

„Ono što je doista važno", rekao je
sveti Josemaría drugdje, „nije imate li



to ili vam nedostaje, već živite li u
skladu s istinom koju nas je naučila
naša kršćanska vjera, koja nam
govori da su stvorena dobra samo
sredstvo." [8] Na primjer, što se tiče
dobrog odijevanja, dao je nekoliko
savjeta koji se mogu primijeniti na
druga područja svakodnevnog
života: „Trebali biste se odijevati u
skladu sa zahtjevima svog
društvenog položaja, obiteljskog
podrijetla, svog rada ... kao što to
čine vaši kolege i rođaci, ali kako bi
udovoljili Bogu: željni predstaviti
istinsku i privlačnu sliku istinskog
kršćanskog života.«“[9] Konačno, dao
je prijedloge koje svatko može
primijeniti na svoje okolnosti: ne
stvarajte potrebe za sebe; napravite
ono što vam je najmrže; slobodno
radite bez nečega neko vrijeme; dajte
najbolje drugima; prihvatite
nelagode s radošću; ne žalite se ako
vam nešto nedostaje ... i toliko drugih
sitnica koje svatko može otkriti u
svom molitvenom životu.



Voljeti svijet i solidarnost

Sveti Josemaría doživio je pravo
materijalno siromaštvo u različitim
razdobljima svog života. [10] Osim
toga, pokušao je osobno živjeti neke
običaje kako bi ojačao svoj duh
siromaštva, iako ih nije smatrao
primjenjivima na sve vjernike u
Djelu. Štoviše, bio je svjestan da ga
Bog poziva da širi duh svetosti usred
svijeta, a ne izvan njega. Stoga, čak i
kada bi drugi ljudi mogli biti pozvani
na radikalno napuštanje materijalnih
posjeda kao svjedočanstvo vrhovnog
bogatstva koje se nalazi u Bogu, bio
je uvjeren da bi specifična
karakteristika običnih kršćana usred
svijeta trebala biti davanje
„eksplicitnog svjedočanstva ljubavi
prema svijetu" i „solidarnosti sa
svojim bližnjima". [11]

U ljeto 1974. imao je druženje s
bračnim parovima u Limi. Ovaj
susret bio je iznenađenje, budući da



je osnivač Opusa Dei prethodnih
dana bio bolestan. „Oče, želim da
moja obitelj živi udobno", rekao je
jedan od prisutnih, kao uvod u
pitanje kako osobno živjeti
siromaštvo u toj situaciji. „Jedno je
živjeti s određenim materijalnim
udobnostima, a drugo pokazati svoj
luksuz", odgovorio je sveti Josemaría.
„Štoviše, dužni ste svojim najmilijima
pružiti ove udobnosti ... Ponašaj se
kao dobar muž, kao dobar otac, i
budi velikodušan sa svojom ženom i
djecom. A onda, ne hvalite se svojim
luksuzom; budite malo strogi prema
sebi i pokušajte pomoći drugima." [12]

Ovdje vidimo smjernice za
siromaštvo u duhu usred svijeta, dok
smo zahvalni na dobrima koja nam
je Bog dao: velikodušnosti bez
luksuza, zahtijevanje od sebe osobno
življenje te vrline, pomaganje
potrebitima.

Drugom prilikom, sveti Josemaría
ispričao je primjer starije žene koju



je poznavao, koja je vrlo dobro
živjela vrlinu siromaštva unatoč
tome što je bila prilično dobrostojeća:
„Ova dama o kojoj sam upravo
govorio živjela je u vili predaka. Ali
nije potrošila gotovo ništa na sebe. S
druge strane, dobro je platila svoje
sluge i ostatak novca dala
potrebitima, dok se lišila gotovo
svega." [13]

Vrlina siromaštva koja se živi usred
svijeta podrazumijeva istinsku brigu
za one kojima je to potrebno.
„Molitva Bogu i solidarnost sa
siromašnima i patnja su
nerazdvojni", rekao je papa Franjo.
„Da bismo izvršili čin štovanja
prihvatljiv Gospodinu, moramo
prepoznati da je svaka osoba, čak i
najsiromašnija, stvorena na Božju
sliku ... Susret sa siromašnima i
potrebitima stalno nas izaziva i
prisiljava na razmišljanje: Kako
možemo pomoći eliminirati ili barem
ublažiti njihovu marginalizaciju i



patnju? Kako im možemo pomoći u
njihovom duhovnom siromaštvu?" [14]

Ova su pitanja posebno važna za
kršćane koji žele dovesti Krista u
profesionalna okruženja, gdje se
toliko toga može učiniti kako bi se
pomoglo drugima. Sveti Josemaría je
inzistirao: „Imamo obvezu pokušati
osigurati da svakim danom bude
manje siromašnih ljudi na svijetu ...
Bogatstvo dolazi s posla, djeco moja,
iz specijalizacije, iz profesionalnog
napredovanja, a Opus Dei se temelji
na radu." [15]

* * *

„Stavite vrlo malo vrijednosti na ono
što ste dali, budući da primate
toliko",[16] kaže sveta Terezija iz
Aville. Vrlina siromaštva omogućuje
nam da budemo sretni u bilo kojim
okolnostima – također kada nam
nedostaje ono što je potrebno. Biti
siromašan duhom znači da se ne
pouzdamo u dobra koja možemo



kontrolirati, već u Boga i, po Njemu,
u druge. „Biti slobodan voljeti: to je
smisao našeg duha siromaštva,
štednje i odvojenosti."[17] Ulaskom u
tu slobodu, gdje smo zabrinuti samo
za ono što je doista potrebno (usp. Lk
10:42), zadržavamo najbolji dio, dio
koji nam se neće oduzeti.

[1] Franjo, Audijencija, 19. prosinca
2018.

[2] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
118

[3] Sveti Ivan Pavao II., Govor, 2.
srpnja 1980.

[4] Sveta Josemaría, Razgovori, br. 110

[5] Ibid.

[6] Ibid.

[7] Ibid., broj 111.

[8] Prijatelji Božji, broj 118.



[9] Isto, broj 122.

[10] Neki konkretni primjeri uključuju
očevo bankrotiranje kada je bio
tinejdžer, teške godine španjolskog
građanskog rata i materijalne teškoće
kada je stigao u Rim.

[11] Razgovori, broj 110.

[12] Sveti Josemaría, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 25. srpnja
1974.

[13] Prijatelji Božji, broj 123.

[14] Franjo, Poruka, 15. studenoga
2020.

[15] Sveti Josemaría, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 24. travnja
1967.

[16] Sveta Terezija od Avile, Put
savršenstva, 33, 2.



[17] Monsinjor Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo, 14. veljače 2017.,
br.

Andrés Cárdenas M.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
xii-sto-je-stvarno-vazno/ (13.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xii-sto-je-stvarno-vazno/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xii-sto-je-stvarno-vazno/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xii-sto-je-stvarno-vazno/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XII): Što je stvarno važno

