
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (XI): Tada
nam svijet govori

Umjerenost u želji za znanjem
omogućuje nam da shvatimo
najdublju istinu o svijetu i
postanemo kontemplativne
duše usred svijeta.

28.04.2022.

Postoji mnogo načina gledanja na
istu stvar. Pogled profesionalnog
fotografa uvelike se razlikuje od
pogleda tjeskobnog proždrljivaca
kada razmišlja o bogatoj hrani i



šarenim eksponatima raskošne
gozbe. Ili da se okrenemo
uobičajenijoj situaciji, naš način
gledanja kada prelistavamo novinske
naslove sasvim je drugačiji od načina
na koji razmišljamo o zalasku sunca.
Razlike između ovih načina gledanja
nisu posljedica samo trenutnih
okolnosti ili onoga što gledamo. Ono
što ih razlikuje je nešto dublje,
povezano s našim odnosom prema
svijetu.

Sva propovijedanja svetog Josemarije
potiču nas da budemo
„kontemplativne duše, uronjene u
brige svijeta.”[1] Da bismo to učinili,
moramo naučiti gledati na stvarnost
na nov način: pogledom koji ne
percipira samo jedan aspekt,
„koristan fragment” onoga što je pred
nama i koji ne nastoji jednostavno
prisvojiti i posjedovati nešto.
Kontemplativan pogled nije sebičan
ili posesivan, on je transparentan,
spokojan, susretljiv, velikodušan. Za



nekoga tko želi živjeti blizu Boga,
bitno je naučiti gledati na ovaj način.
Samo mijenjajući naš način gledanja
na svijet, moći ćemo otkriti božanski
sjaj u svemu oko nas i shvatiti
najdublju istinu o stvarima i
događajima; jer u Bogu živimo,
mičemo se i jesmo (Dj17,28).

Predlažući moguće teme koje bi se
mogle obraditi u formaciji mladih,
utemeljitelj Opusa Dei napisao je:
„Vanjsko mrtvljenje – uglavnom vid;
nutarnje mrtvljenje – osobito
radoznalost.”[2] Ova dva aspekta,
usko povezana s kontemplativnim
životom, dio su kreposti umjerenosti
u ograničavanju naše želje za
znanjem, jedne od najdublje
ukorijenjenih žudnji u ljudskoj
prirodi. Riječ „umjerenost” u
kolokvijalnom jeziku može
podsjećati na ideju granice. No, kako
Joseph Pieper ističe, latinska riječ 
temperare (od koje dolazi riječ
„umjerenost") označava čin slaganja



„različitih dijelova u jednu
jedinstvenu i uređenu cjelinu.”[3] Tko
je umjeren u svojoj želji za znanjem
ne apsorbira ga neposredno, nego
uvijek nastoji ići dublje. To dovodi do
otvorenog, pažljivog i tihog stava,
koji nam omogućuje da dosegnemo
srž stvari. I tada nam svijet govori.

„Znatiželjan” pogled

Postoji način gledanja, koji još nije
ograničen umjerenošću, a koji je
poput leptira koji leti s cvijeta na
cvijet. To je stav osobe koja gleda u
nešto u minimalnom vremenu koje je
potrebno da zadovolji svoju
znatiželju i shvati što želi. Umjesto da
nastoji sagledati svo bogatstvo
stvarnosti, ovaj pogled traži trenutni
užitak osjetilne percepcije ili
prolazno uživanje u novim
informacijama o svijetu. To je ono što
sveti Ivan naziva "požudom
očiju" (usp. 1 Iv 2,16), a sveti Toma
Akvinski će to, mnogo stoljeća



kasnije, nazvati curiositas.[4] Za
potonje,polarna suprotnost od 
curiositas bio bi studiositas, koji se
sastoji u pronalaženju prave mjere –
upravo kao dio umjerenosti – u našoj
želji za znanjem. Studiositas ne
nastoji jednostavno uspostaviti
granicu; radije nastoji ukloniti
prepreke koje nas sprječavaju da
dublje upoznamo svijet te ne štedi na
trudu i umoru kojeg svaki proces
učenja podrazumijeva.

Prepuštanje ovoj "požudi očiju" može
se činiti kao stav od male važnosti,
koji utječe samo na periferiju našeg
postojanja. Kakvu štetu mi može
učiniti da širom otvorenih očiju idem
svijetom, uživajući u svemu što mi se
nudi? Međutim, poslušajmo Isusove
riječi: Oko je tijelu svjetiljka. Ako ti je
dakle oko bistro, sve će tijelo tvoje biti
svijetlo (Mt 6,22). Budući da oko
osvjetljava cijelo naše biće, naš način
gledanja utječe i na naše srce.
Neumjerenost u našem načinu



gledanja, gotovo da to i ne shvaćamo,
s vremenom se sve dublje
ukorjenjuje u našem biću. Lako je
prepoznati ovu raspršenost u načinu
na koji ponekad koristimo društvene
mreže ili internet; možemo se naći
kako pomičemo stranicu po stranicu,
a da uopće ne znamo što tražimo. A
iza tog „lutajućeg pogleda” možda se
nalazi lutajući nemir duha, koji se
ogleda u nepromišljenom toku riječi,
vrtoglavici ili unutarnjoj nelagodi.

Stoga pogled koji prelijeće s cvijeta
na cvijet „može biti simptom
istinskog nedostatka korijena; to
može značiti da je osoba izgubila
sposobnost mirno prebivati u sebi.”[5]

Osjećajući svoju unutarnju prazninu,
nastojimo pobjeći van, prema svijetu
rastresenosti, i paradoksalno
napuštamo jedino mjesto gdje ćemo
pronaći Jedinog koji nam može
utažiti žeđ. Sveti Augustin opisuje
svoje vlastito iskustvo: „Ti si bio u
mojoj nutrini, a ja sam bio izvan



sebe! Tamo sam te tražio. Na ta lijepa
bića koja si stvorio ružno sam
nasrnuo. Ti si bio sa mnom, ali ja ne
bijah s tobom. Mene su od tebe
udaljavale takve stvari kojih uopće
ne bi bilo kada ne bi bile u tebi.”[6]

Sve to objašnjava zašto, kako bismo
svojim pogledom dosegli srce
stvarnosti, trebamo razviti,
otvarajući vrata vlastitom
unutarnjem svijetu, spokojan proces
razlučivanja: usporavanje,
razmišljanje, ne prepuštanje žurbi.
Na primjer, prije nego pritisnemo
"play" na atraktivan video ili seriju,
trebali bismo razmisliti je li to
stvarno ono što želimo učiniti.
Umjerena osoba zna kako bez onih
stvari koje mogu naštetiti duši ili nas
jednostavno spriječiti da rastemo. On
ili ona shvaća da je „žrtva više
prividna nego stvarna; jer život u
duhu ove žrtve oslobađa od mnogih
okova i omogućava da u dubini svoga
srca okusi čitavu ljubav Božju.”[7]



„Rastresti se! Trebaš se rastresti!...
Otvarajući širom svoje oči da dobro
uđu slike stvari ili ih gotovo
zatvarajući jer tako zahtjeva tvoja
kratkovidnost,” piše sveti Josemaría,
izazivajući čitatelja. “Zatvori ih
posve! Imaj nutarnji život i vidjet ćeš
u neslućenim bojama i kontrastu
krasote jednoga boljeg svijeta,
jednoga novog svijeta, i približit ćeš
se Bogu.”[8] Naravno, utemeljitelj
Opusa Dei ne sugerira da prestanemo
gledati ili da se odvojimo od svijeta
za koji nam sam kaže da je mjesto
susreta s Bogom. Umjesto toga, on
nam govori da je taj vanjski pogled
zapravo povezan s našim nutarnjim
svijetom i, u isto vrijeme, pomaže da
ga oblikujemo, na bolje ili na gore.

„Sebičan” pogled

Pogled koji nije oblikovan
umjerenošću također može nehotice
biti vođen posesivnim vlastitim
interesom, poput životinje koja traži



svoj plijen. Sjeti se: oko pohlepno
veliko je zlo (Sir 31,13), upozorava
Sveto pismo. Poput pogleda koji luta
od cvijeta do cvijeta, ovaj
„grabežljivi" pogled često otkriva
način odnošenja prema svijetu koji je
duboko ukorijenjen u osobi.
Odražava stav nekoga tko sve vidi
kroz prizmu vlastitog interesa te
stoga procjenjuje svijet u odnosu na
neposrednu korist koju mu donosi.
Kao da je srce ostalo zaglavljeno,
promatrajući sve iz jedne točke
gledišta.

Neumjerenost je destruktivna jer
otežava osobi da mirno percipira
stvari i ljude u svim njihovim
bogatim nijansama. To pak utječe na
odluke, budući da je nepoznavanje
svijeta oko nas prepreka ispravnoj
odluci. Proždrljivac je, na primjer,
zarobljen u potrazi za užitcima
nepca; u pogledu na gozbu, ova
osoba nije u stanju uočiti svu
kreativnost i ljepotu koja se nudi.



Neće moći ni istinski uživati u
zadovoljstvu jedenja bogate i
atraktivne hrane niti u obogaćivanju
razgovora s drugima.

Ovaj sebičan pogled također utječe
na odnose s drugima. Osoba koja nije
stekla slobodan i velikodušan način
gledanja, sklona je gledati na ljude sa
stajališta njihove vlastite koristi,
usluge koju može tražiti. Njihova
prva reakcija nije gledati druge u oči
i nastojati vidjeti kakvi su oni uistinu,
koje su njihove potrebe, što se može
učiniti za njih, vidjeti jedinstvenost i
šarm njihove osobnosti. Ta sljepoća
duha, ta nesposobnost da vidimo
božanski otisak na drugima oko nas,
rezultat je deformiranog načina
gledanja, iskrivljenog
neumjerenošću. „Naša srca se mogu
privezati uz istinita ili lažna
bogatstva, mogu naći pravi odmor ili
se uspavati, postati lijena i zapasti u
mrtvilo,” rekao je papa Franjo u
svojoj poruci za Svjetski dan mladih



2015. „Koliko je snage u toj
sposobnosti da se ljubi i da se bude
ljubljen! Ne dopustite da ta
dragocjena vrijednost bude
patvorena, uništena ili izobličena. To
se događa onda kada u naše odnose
prodre instrumentalizacija bližnjih
za svoje sebične ciljeve.”[9]

Neki plodovi umjerenosti

Osoba s umjerenim načinom
gledanja vidi svijet novim očima i
otkriva neočekivana čuda.
Umjerenost nas oslobađa; pročišćava
naše srce i omogućuje nam da
uspostavimo spokojan odnos s
ljudima i stvarima. Pospješuje rast
stava iskrenog interesa, a ne zanosi
se izgledom ili ishitrenim površnim
prosudbama. Prvi plod umjerenosti
je, dakle, "smirenost duha", koja
proizlazi iz nutarnjeg reda srca.[10]

Nezavisan i čist pogled usmjeren je
na istinska blaga, ona koja
omogućuju autentičan odmor. Jedan



od načina za rast u tome je pokušaj
sagledavanja svijeta s gledišta drugih
koji opažaju bogate i raznolike
nijanse u stvarnosti, kao što se
događa s umjetnicima i pjesnicima.
Tko se od nas ne sjeća razgovora s
nekim tko nam je svojim
promišljenim mišljenjem o
umjetničkom djelu otkrio nove boje i
nijanse u svijetu?

Još jedan plod umjerenosti je
sposobnost da se koncentriramo na
projekte koje smo si zacrtali. Ne
gledanje u mobitel bez dobrog
razloga ili negubljenje vremena na
internetu kada bismo trebali raditi ili
učiti mogu se činiti kao male sitnice u
cjelokupnoj slici našeg života. Ali ta
mala odricanja mogu zapravo biti
odlučujuća za fokusiranje i
postizanje, sa svim sposobnostima
naše duše, onoga čemu težimo.

Reći „ne" nečemu što raspršuje naš
um na tisuće malih načina,



istovremeno je reći „da" onome što je
stvarno važno. Taj napor također
jača naš nutarnji svijet i s vremenom
pomaže razotkriti površne stvari kao
gubitak našeg vremena i slobode.
„Život opet zadobiva obrise koje je
neumjerenost izbrisala; moguće je
brinuti se za druge, svoje dijeliti,
posvetiti se velikim stvarima.”[11]

Nezavisan, spokojan i transparentan
pogled omogućuje nam, prije svega,
da otkrijemo pravu ljepotu svega oko
nas. Vrlina umjerenosti omogućuje
nam da uživamo više – ne manje – u
životu, kako u duhovnim, tako i u
osjetilnim dobrima. Slobodan odnos
sa svijetom – oslobođen tjeskobne
potrage za užitkom i
samopotvrđivanjem – vodi nas do
spoznaje istine o stvarima i ljudima;
omogućuje nam otkriti ljepotu i kada
je diskretno skrivena u stvarima oko
nas. „Rečeno je, ne bez razloga, da se
samo onaj tko ima čisto srce može
istinski smijati. Isto tako, samo oni



koji svijet promatraju čistim
pogledom mogu istinski uočiti
njegovu ljepotu.”[12] Umjerena osoba
seže dublje u istinu stvorenog svijeta:
on mu govori o Bogu. Zato će svatko
tko se upusti u ovu avanturu s
vremenom moći uzviknuti sa svetim
Josemarijom: „Bože moj, u svemu što
vidim pronalazim milost i ljepotu.”[13]

[1]Sveti Josemaría, Instruction for the
Work of Saint Micahel, 8. prosinca
1941., br. 70.

[2]Sveti Josemaría, Instruction for the
Work of Saint Micahel, 9. siječnja
1935., br. 135.

[3]Joseph Pieper, The four Cardinal
Virtues, University of Notre Dame
Press, str. 146. Dostupno online u pdf
formatu: https://archive.org/details/
fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/
mode/2up.

https://archive.org/details/fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/mode/2up


[4]Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica, II-II, q. 167 art.1 ad 2; art.
2 ad 1.

[5]Usp. Joseph Pieper, The Four
Cardinal Virtues, str. 149.

[6]Sveti Augustin, Confessions, X, 27,
38.

[7]Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
84.

[8]Sveti Josemaría, Put, br. 283.

[9]Franjo, Poruka, 31. siječnja 2015.

[10]Usp. Joseph Pieper, The Four
Cardinal Virtues, str. 206, aludirajući
na svetog Tomu.

[11]Prijatelji Božji, br. 84.

[12]Joseph Pieper, The Four Cardinal
Virtues, str. 249.

[13]Saint Josemaría, Kovačnica, br.
415.



Maria Schoerghuber

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
xi-tada-nam-svijet-govori/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xi-tada-nam-svijet-govori/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xi-tada-nam-svijet-govori/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xi-tada-nam-svijet-govori/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XI): Tada nam svijet govori

