opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (XI): Tada
nam svijet govori

Umjerenost u Zelji za znanjem
omogucuje nam da shvatimo
najdublju istinu o svijetu i
postanemo kontemplativne
dusSe usred svijeta.

28.04.2022.

Postoji mnogo nacina gledanja na
istu stvar. Pogled profesionalnog
fotografa uvelike se razlikuje od
pogleda tjeskobnog prozdrljivaca
kada razmislja o bogatoj hrani i



Sarenim eksponatima raskosSne
gozbe. Ili da se okrenemo
uobicajenijoj situaciji, nas nacin
gledanja kada prelistavamo novinske
naslove sasvim je drugaciji od nacina
na koji razmisljamo o zalasku sunca.
Razlike izmedu ovih nacina gledanja
nisu posljedica samo trenutnih
okolnosti ili onoga Sto gledamo. Ono
Sto ih razlikuje je neSto dublje,
povezano s naSim odnosom prema
svijetu.

Sva propovijedanja svetog Josemarije
poti¢u nas da budemo
L,kontemplativne duSe, uronjene u
brige svijeta.”™ Da bismo to ucinili,
moramo nauciti gledati na stvarnost
na nov nacin: pogledom koji ne
percipira samo jedan aspekt,
»koristan fragment” onoga Sto je pred
nama i koji ne nastoji jednostavno
prisvojiti i posjedovati nesto.
Kontemplativan pogled nije sebiCan
ili posesivan, on je transparentan,
spokojan, susretljiv, velikoduSan. Za



nekoga tko Zeli zivjeti blizu Boga,
bitno je nauciti gledati na ovaj nacin.
Samo mijenjajuci nas nacin gledanja
na svijet, moci ¢emo otkriti boZanski
sjaj u svemu oko nas i shvatiti
najdublju istinu o stvarima i
dogadajima; jer u Bogu Zivimo,
micemo se i jesmo (Dj17,28).

Predlazuci moguce teme koje bi se
mogle obraditi u formaciji mladih,
utemeljitelj Opusa Dei napisao je:
»,vanjsko mrtvljenje — uglavnom vid;
nutarnje mrtvljenje — osobito
radoznalost.”™ Ova dva aspekta,
usko povezana s kontemplativnim
Zivotom, dio su kreposti umjerenosti
u ogranicavanju nase Zelje za
znanjem, jedne od najdublje
ukorijenjenih Zudnji u ljudskoj
prirodi. RijeC ,,umjerenost” u
kolokvijalnom jeziku moze
podsjecati na ideju granice. No, kako
Joseph Pieper isticCe, latinska rijec
temperare (od koje dolazi rijec
sumjerenost") oznacava Cin slaganja



yrazliCitih dijelova u jednu
jedinstvenu i uredenu cjelinu.”® Tko
je umjeren u svojoj Zelji za znanjem
ne apsorbira ga neposredno, nego
uvijek nastoji i¢i dublje. To dovodi do
otvorenog, pazljivog i tihog stava,
koji nam omogucuje da dosegnemo
srz stvari. I tada nam svijet govori.

sZnatiZeljan” pogled

Postoji nacin gledanja, koji joS nije
ograniCen umjerenoscu, a koji je
poput leptira koji leti s cvijeta na
cvijet. To je stav osobe koja gleda u
nesto u minimalnom vremenu koje je
potrebno da zadovolji svoju
znatizZelju i shvati Sto Zeli. Umjesto da
nastoji sagledati svo bogatstvo
stvarnosti, ovaj pogled traZi trenutni
uzitak osjetilne percepcije ili
prolazno uZivanje u novim
informacijama o svijetu. To je ono Sto
sveti Ivan naziva "poZzudom

oCiju” (usp. 1 Iv 2,16), a sveti Toma
Akvinski ¢e to, mnogo stoljeca



kasnije, nazvati curiositas.” Za
potonje,polarna suprotnost od
curiositas bio bi studiositas, koji se
sastoji u pronalaZzenju prave mjere —
upravo kao dio umjerenosti — u nasoj
Zelji za znanjem. Studiositas ne
nastoji jednostavno uspostaviti
granicu; radije nastoji ukloniti
prepreke koje nas sprjecavaju da
dublje upoznamo svijet te ne Stedi na
trudu 1 umoru kojeg svaki proces
uCenja podrazumijeva.

Prepustanje ovoj "pozudi oCiju" mozZe
se ¢initi kao stav od male vazZnosti,
koji utjeCe samo na periferiju naseg
postojanja. Kakvu Stetu mi moze
uciniti da Sirom otvorenih ociju idem
svijetom, uzivajuéi u svemu $to mi se
nudi? Medutim, poslusajmo Isusove
rijeci: Oko je tijelu svjetiljka. Ako ti je
dakle oko bistro, sve Ce tijelo tvoje biti
svijetlo (Mt 6,22). Buduci da oko
osvjetljava cijelo nasSe bice, nas nacin
gledanja utjeCe i na nase srce.
Neumjerenost u naSem nacinu



gledanja, gotovo da to i ne shvacamo,
s vremenom se sve dublje
ukorjenjuje u naSem bicu. Lako je
prepoznati ovu rasprsenost u nacinu
na koji ponekad koristimo druStvene
mreze ili internet; moZemo se naci
kako pomicemo stranicu po stranicu,
a da uopce ne znamo Sto trazimo. A
iza tog ,lutajuceg pogleda” mozda se
nalazi lutajuci nemir duha, koji se
ogleda u nepromisljenom toku rijeci,
vrtoglavici ili unutarnjoj nelagodi.

Stoga pogled koji prelijece s cvijeta
na cvijet ,,moZe biti simptom
istinskog nedostatka korijena; to
moZe znaciti da je osoba izgubila
sposobnost mirno prebivati u sebi.
Osjecajuci svoju unutarnju prazninu,
nastojimo pobjeci van, prema svijetu
rastresenosti, i paradoksalno
napustamo jedino mjesto gdje cemo
pronaci Jedinog koji nam moze
utaziti Zed. Sveti Augustin opisuje
svoje vlastito iskustvo: ,,Ti si bio u
mojoj nutrini, a ja sam bio izvan

»[5]



sebe! Tamo sam te traZio. Na ta lijepa
bica koja si stvorio ruzno sam
nasrnuo. Ti si bio sa mnom, ali ja ne
bijah s tobom. Mene su od tebe
udaljavale takve stvari kojih uopce
ne bi bilo kada ne bi bile u tebi.”*

Sve to objaSnjava zaSto, kako bismo
svojim pogledom dosegli srce
stvarnosti, trebamo razviti,
otvarajuci vrata vlastitom
unutarnjem svijetu, spokojan proces
razlucivanja: usporavanje,
razmisljanje, ne prepustanje zZurbi.
Na primjer, prije nego pritisnemo
"play" na atraktivan video ili seriju,
trebali bismo razmisliti je li to
stvarno ono Sto Zelimo uciniti.
Umyjerena osoba zna kako bez onih
stvari koje mogu nastetiti dusi ili nas
jednostavno sprijeciti da rastemo. On
ili ona shvaca da je ,Zrtva visSe
prividna nego stvarna; jer Zivot u
duhu ove Zrtve oslobada od mnogih
okova i omogucava da u dubini svoga
srca okusi ¢itavu ljubav Bozju.”"”



,Rastresti se! Trebas se rastresti!...
Otvarajuci Sirom svoje oci da dobro
udu slike stvari ili ih gotovo
zatvarajuci jer tako zahtjeva tvoja
kratkovidnost,” piSe sveti Josemaria,
izazivajuci Citatelja. “Zatvori ih
posve! Imaj nutarnji Zivot i vidjet CeS
u nesluc¢enim bojama i kontrastu
krasote jednoga boljeg svijeta,
jednoga novog svijeta, i pribliZit ces
se Bogu.”® Naravno, utemeljitelj
Opusa Dei ne sugerira da prestanemo
gledati ili da se odvojimo od svijeta
za koji nam sam kaZe da je mjesto
susreta s Bogom. Umjesto toga, on
nam govori da je taj vanjski pogled
zapravo povezan s nasim nutarnjim
svijetom i, u isto vrijeme, pomaZe da
ga oblikujemo, na bolje ili na gore.

»Sebic¢an” pogled

Pogled koji nije oblikovan
umjerenoScu takoder moZe nehotice
biti voden posesivnim vlastitim
interesom, poput Zivotinje koja trazi



svoj plijen. Sjeti se: oko pohlepno
veliko je zlo (Sir 31,13), upozorava
Sveto pismo. Poput pogleda koji luta
od cvijeta do cvijeta, ovaj
»grabezljivi" pogled Cesto otkriva
nacin odnoSenja prema svijetu koji je
duboko ukorijenjen u osobi.
OdraZava stav nekoga tko sve vidi
kroz prizmu vlastitog interesa te
stoga procjenjuje svijet u odnosu na
neposrednu korist koju mu donosi.
Kao da je srce ostalo zaglavljeno,
promatrajuci sve iz jedne tocke
gledista.

Neumjerenost je destruktivna jer
oteZava osobi da mirno percipira
stvari i ljude u svim njihovim
bogatim nijansama. To pak utjeCe na
odluke, bududi da je nepoznavanje
svijeta oko nas prepreka ispravnoj
odluci. Prozdrljivac je, na primjer,
zarobljen u potrazi za uZitcima
nepca; u pogledu na gozbu, ova
osoba nije u stanju uociti svu
kreativnost i ljepotu koja se nudi.



Nece modi ni istinski uzivati u
zadovoljstvu jedenja bogate i
atraktivne hrane niti u obogacivanju
razgovora s drugima.

Ovaj sebiCan pogled takoder utjece
na odnose s drugima. Osoba koja nije
stekla slobodan i velikoduSan nacin
gledanja, sklona je gledati na ljude sa
stajaliSta njihove vlastite koristi,
usluge koju moZe traZiti. Njihova
prva reakcija nije gledati druge u oci
1 nastojati vidjeti kakvi su oni uistinu,
koje su njihove potrebe, Sto se moze
uciniti za njih, vidjeti jedinstvenost i
Sarm njihove osobnosti. Ta sljepoca
duha, ta nesposobnost da vidimo
boZanski otisak na drugima oko nas,
rezultat je deformiranog nacina
gledanja, iskrivljenog
neumjerenoscu. ,Nasa srca se mogu
privezati uz istinita ili lazna
bogatstva, mogu naci pravi odmor ili
se uspavati, postati lijena i zapasti u
mrtvilo,” rekao je papa Franjo u
Sv0joj poruci za Svjetski dan mladih



2015. ,Koliko je snage u toj
sposobnosti da se ljubi i da se bude
lJjubljen! Ne dopustite da ta
dragocjena vrijednost bude
patvorena, unistena ili izoblicena. To
se dogada onda kada u naSe odnose
prodre instrumentalizacija bliznjih
za svoje sebicne ciljeve.”"”

Neki plodovi umjerenosti

Osoba s umjerenim na¢inom
gledanja vidi svijet novim ocima i
otkriva neocekivana cuda.
Umjerenost nas oslobada; prociScava
naSe srce i omogucuje nam da
uspostavimo spokojan odnos s
ljudima i stvarima. PospjeSuje rast
stava iskrenog interesa, a ne zanosi
se izgledom ili ishitrenim povrSnim
prosudbama. Prvi plod umjerenosti
je, dakle, "smirenost duha", koja

proizlazi iz nutarnjeg reda srca.™”

Nezavisan i Cist pogled usmjeren je
na istinska blaga, ona koja
omogucuju autentican odmor. Jedan



od nacina za rast u tome je pokusaj
sagledavanja svijeta s glediSta drugih
koji opaZaju bogate i raznolike
nijanse u stvarnosti, kao Sto se
dogada s umjetnicima i pjesnicima.
Tko se od nas ne sjeca razgovora s
nekim tko nam je svojim
promisljenim misljenjem o
umjetnickom djelu otkrio nove boje i
nijanse u svijetu?

Jos jedan plod umjerenosti je
sposobnost da se koncentriramo na
projekte koje smo si zacrtali. Ne
gledanje u mobitel bez dobrog
razloga ili negubljenje vremena na
internetu kada bismo trebali raditi ili
uciti mogu se Ciniti kao male sitnice u
cjelokupnoj slici naSeg Zivota. Ali ta
mala odricanja mogu zapravo biti
odlucujuca za fokusiranje i
postizanje, sa svim sposobnostima
naSe duse, onoga cemu tezimo.

Reci ,ne" necemu Sto rasprSuje nas
um na tisuée malih nacina,



istovremeno je reci ,da" onome Sto je
stvarno vazno. Taj napor takoder
jaca nas nutarnji svijet i s vremenom
pomaze razotkriti povrsne stvari kao
gubitak nasSeg vremena i slobode.
»Zivot opet zadobiva obrise koje je
neumjerenost izbrisala; moguce je
brinuti se za druge, svoje dijeliti,
posvetiti se velikim stvarima.”™"

Nezavisan, spokojan i transparentan
pogled omogucuje nam, prije svega,
da otkrijemo pravu ljepotu svega oko
nas. Vrlina umjerenosti omogucuje
nam da uZivamo viSe — ne manje —u
Zivotu, kako u duhovnim, tako iu
osjetilnim dobrima. Slobodan odnos
sa svijetom — osloboden tjeskobne
potrage za uZitkom i
samopotvrdivanjem - vodi nas do
spoznaje istine o stvarima i ljudima;
omogucuje nam otkriti ljepotu i kada
je diskretno skrivena u stvarima oko
nas. ,Receno je, ne bez razloga, da se
samo onaj tko ima ¢isto srce moze
istinski smijati. Isto tako, samo oni



koji svijet promatraju Cistim
pogledom mogu istinski uociti
njegovu ljepotu.”™ Umjerena osoba
seZe dublje u istinu stvorenog svijeta:
on mu govori o Bogu. Zato Ce svatko
tko se upusti u ovu avanturu s
vremenom moci uzviknuti sa svetim
Josemarijom: ,BoZe moj, u svemu Sto
vidim pronalazim milost i ljepotu.”™*!

"Sveti Josemaria, Instruction for the
Work of Saint Micahel, 8. prosinca
1941., br. 70.

PISveti Josemaria, Instruction for the
Work of Saint Micahel, 9. sijeCnja
1935, br. 135.

BlJoseph Pieper, The four Cardinal
Virtues, University of Notre Dame
Press, str. 146. Dostupno online u pdf
formatu: https://archive.org/details/
fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/
mode/2up.


https://archive.org/details/fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/mode/2up

“Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica, 1111, q. 167 art.1 ad 2; art.
2 ad 1.

BlUsp. Joseph Pieper, The Four
Cardinal Virtues, str. 149.

“ISveti Augustin, Confessions, X, 27,
38.

"ISveti Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
84.

®lSyeti Josemaria, Put, br. 283.
®lFranjo, Poruka, 31. sije¢nja 2015.

19lTsp. Joseph Pieper, The Four
Cardinal Virtues, str. 206, aludirajuci
na svetog Tomu.

Mprijatelji BoZji, br. 84.

[12]

Joseph Pieper, The Four Cardinal
Virtues, str. 249.

"3saint Josemaria, Kovacnica, br.
415.



Maria Schoerghuber

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
xi-tada-nam-svijet-govori/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xi-tada-nam-svijet-govori/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xi-tada-nam-svijet-govori/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-xi-tada-nam-svijet-govori/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (XI): Tada nam svijet govori

