
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (VIII):
Borba za našu
formaciju

Trebamo njegovati „zdravu
znatiželju da dublje upoznamo
naš svijet i prevladamo
prepreke koje nas u tome
sprječavaju.” Novi članak iz
serije o krepostima.

8.12.2021.

Iako je njezin veličanstveni trenutak
već bio u prošlosti, Atena je u
vrijeme svetog Pavla još uvijek bila



kulturološka znamenitost. Sveti Luka
nam pripovijeda kako su tamošnji
ljudi, nemirnog uma, ni na što drugo
ne trate vrijeme nego na
pripovijedanje i slušanje novosti (Dj
17, 21). Stoga iznenađuje vidjeti
njihovo skeptično odbacivanje jedine
istinske novosti vrijedne tog imena:
smrt i uskrsnuće Kristovo, koji nas
spašava od grijeha (usp. Dj 17, 32).
Sveti Pavao je sigurno bio duboko
pogođen ovim „neuspjehom” u
samom srcu klasične kulture. A to ga
je navelo na duboko razmišljanje,
pod vodstvom Duha Svetoga, o
sadržaju autentične kršćanske
novosti.

Autentična novost

U svojim pismima kršćanima u
Korintu, napisanima ubrzo nakon
susreta s Atenjanima, sveti Pavao
predstavlja dva velika ključa za
ulazak u kršćansku poruku. Prvo,
otajstvo Kristova križa, koje je



nemoguće shvatiti samo ljudskom
logikom (usp. 1 Kor 1, 20-25); a zatim,
njegove specifične implikacije na naš
svakodnevni život. Križ
podrazumijeva nov način postojanja
u svijetu (usp. 1 Kor 5, 7-8). Je li tko u
Kristu, nov je stvor. Staro uminu,
novo, gle, nasta (2 Kor 5, 17).

Svjetlo koje je sveti Josemaría primio
2. listopada 1928. usko je povezano s
tom istom novošću: njegovom
vizijom kršćana kao „nositelja
jedincatoga plamena koji može
osvijetliti zemaljske putove duša,
jedinstvena sjaja u kojemu nikada ne
će zavladati mrak, ni sjena, ni
polutama.”[1] Njegovo iskustvo
autentične kršćanske novosti, našeg
novog života u Isusu, natjeralo ga je
da uvidi kako su neke tzv. „novosti”,
koje su tijekom tih godina
uzburkavale društvo i Crkvu, u
stvarnosti bile ništa druge nego
„volterijanstvo napudranih vlasulja
ili diskreditirani liberalizam 19.



stoljeća.”[2] Te će se „novosti” uvijek
pojavljivati i nestajati kroz povijest.
Za razliku od kršćanske novosti, one
su samo ponovno rađanje „svih
pogrešaka koje su se događale
tijekom stoljeća”[3] i stoga su zapravo
vrlo stare.

Velik dio našeg poslanja kao običnih
kršćana uključuje dopuštenje
autentičnoj novosti da prožme svaki
kutak našeg života, a da nas ne
zavede ono što samo izgleda kao
novo. Stoga je bitno prvo je pustiti u
naše vlastite živote, pustiti je da raste
sa strpljenjem i odlučnošću, tako da
može oblikovati naš mentalitet i
stavove. Tek tada možemo osigurati
„da mnogi ne ostanu u tami, već da
hode putovima koji vode do života
vječnoga.”[4]

Prvo dolazi sijač

Nekoliko Isusovih prispodoba o
kraljevstvu Božjem jasno pokazuje
da je njegova prisutnost među nama



besplatan dar. Primjerice, u
prispodobi o sijaču (usp. Mt 13,3)
polazišna točka je djelo osobe koja
dragovoljno raspršuje sjeme. Bez
ovog prethodnog truda ne bi bilo
ploda. Je li tlo dobro, pošteno ili loše
također je važno, ali je sporedno.

Vjera nam otkriva da smo djeca
Božja: baštinici svijeta (usp. Ps 2,8),
pozvani pomoći našem Ocu Bogu u
pokušaju da sve stvoreno postane
dar koji On želi da bude za nas (usp. 
Rim 8, 20-23). Oživljeni istom vjerom
koja je održala poslanje prvih
kršćana, nastojimo otkriti kako svi
zemaljski putovi mogu voditi Bogu.
Zato što smo uvjereni da „svijet nije
zao, jer je došao iz Božjih ruku, jer je
njegovo stvorenje, jer „Jahve ga
pogleda i vidje da je dobro” (usp. 
Post 1,7 i dalje).[5] Kada uistinu
shvatimo da smo Božja djeca i
baštinici, da smo apostoli, shvaćamo
da trebamo postati sjeme raspršeno
četirima vjetrova. Oduševljeni smo,



iznad svega, vidjeti da Bog nastoji
uvijek iznova posijati svoje sjeme
kako bi oživio svijet koji čezne za
plodom. Stoga možemo „shvatiti svu
divotu Božjeg zvanja. Kristova nas je
ruka sakupila na žitnom polju: sijač
drži zrna pšenice u svojoj ranjenoj
ruci. Krv Kristova pere i natapa to
sjeme. Nakon toga razbacuje
Gospodin pšenicu u vjetar, tako da
ona umirući dade život i da se,
zakopana u zemlju, razmnoži u
zlatno klasje.”[6]

Obraditi zemlju, poboljšati sjeme

Međutim, nije dovoljno samo
raspršiti sjeme. Sjeme također mora
imati snagu i „inteligenciju” da pusti
korijenje. Štoviše, zemlju će trebati
pognojiti; trebat ćemo je obraditi i
pripremiti što je bolje moguće (usp. 
Lk 13, 6-9).

Ako želimo da plod bude toliko
obilan da se, kako Isus kaže, i ptice
nebeske mogu tamo skloniti (usp. Mt



13, 31-32), bitan dio naše suradnje
biti će pripremiti, u mjeri naših
mogućnosti, dobro sjeme. Prije svega,
sami trebamo biti uvjereni u prisan
odnos vjere s istinom. Moramo imati
vitalno uvjerenje da vjera nije samo
„uzvišeni osjećaj koji donosi utjehu i
veselje, već ostaje plijen hirovima
našeg duha i promjenjivim dobima,
nesposobnima održati postojano
putovanje kroz život.”[7] Umjesto
toga, „trebamo znanje, trebamo
istinu, jer bez toga ne možemo ostati
čvrsti, ne možemo ići naprijed. Vjera
bez istine ne spašava, ne pruža
sigurno uporište.”[8]

Žeđ za istinom omogućuje nam da
pustimo vjeru u naš intelekt,
otkrijemo njezinu racionalnu
utemeljenost. Tada se naš razum
otvara za mnogo šire horizonte.
Stvarnost u svom svojem bogatstvu
postaje nam i razumljivija i dublja.
Stoga, ako želimo biti sijači
autentične Kristove novosti, ne



možemo ne razmišljati o svojoj vjeri,
nastojeći njome prosvijetliti svaki
kutak našeg života, uključujući i svoj
profesionalni rad. Kada marljivo
pokušamo razmišljati o svojim
iskustvima u svjetlu vjere, što nije
jednostavno pribjegavanje nekim
gotovim odgovorima, postupno ćemo
steći dobru naviku, krepost – možda
jednu od najvažnijih. Tek kada naš
razum bude obasjan svjetlom vjere,
moći ćemo „otkriti božanske sjajeve
koji sjaju kroz najobičnije
svakodnevne stvarnosti.”[9]

Kako bi to postalo stvarnost u
našemu životu, moramo biti istinski
ponizni. Trebamo biti poslušni Duhu
Svetomu koji nam govori kroz
svakodnevne događaje i ljude oko
nas (usp. Iv 14, 26). U nastojanju da
donesemo Kristovo svjetlo svijetu,
naša istinska snaga može doći samo
od Boga. Kao što je sveti papa Ivan
Pavao II. rekao: „Poniznost je
stvaralačko pokoravanje sili istine i



ljubavi. Poniznost je odbacivanje
vanjštine i površnosti; to je izraz
dubine ljudskog duha; to je uvjet
čovjekove veličine.”[10]

„Borba” svetog Josemarije

Tako možemo razumjeti napor
svetog Josemarije da osigura kako bi
Opus Dei, od samog početka, nudio
duboku filozofsku i teološku
formaciju, koja bi zauzvrat utjecala
na nečije profesionalno okruženje. U
svojoj potrazi za pronalaženjem
pravog rješenja kako bi to postigao,
govorio je o pravoj „borbi”.[11] Ovaj
siloviti jezik naglašava napornu
prirodu napora za stjecanje čvrste
formacije, a time i potrebu da se
učini prava obveza, uvijek u skladu s
osobnim okolnostima svakoga. Sveti
Toma Akvinski govorio je o kreposti
„proučenosti” koja podrazumijeva
„odlučan napor da se traži istina
stvari.”[12] To jest, zahtjeva trajni stav
njegovanja zdrave znatiželje za



dubljim poznavanjem našeg svijeta i
nastojanjem oko prevladavanja
prepreka koje nas u tome
sprječavaju. U svakom slučaju, važno
je nikada ne izgubiti iz vida veličinu
cilja koji nadahnjuje naše napore: da
Kristovu poruku učinimo svojom
vlastitom kako bismo je mogli
posijati u svijetu oko sebe.

Slika borbe također nas može navesti
da razmislimo o važnosti strategije.
Kako možemo postići tako visok cilj
kada nam nedostaje vremena i mira
potrebnih za duboko promišljanje
velikih životnih pitanja? Za neke, ova
strategija može uključivati dobro
korištenje sredstava formacije u
kojima već sudjeluju, nastojeći izvući
još više iz njih. Drugima može
pomoći savjet klasičnog autora koji je
sveti Josemaría upotrijebio u jednoj
od svojih knjiga:non multa, sed
multum[13] - bolje nešto uraditi
temeljito, nego svašta površno. To
može uključivati traženje savjeta u



vezi s prikladnim planom čitanja koji
nas vodi dublje u određenu temu.
Štoviše (uz red koji je bitan u svakoj
intelektualnoj aktivnosti), također
možemo iskoristiti nebrojene resurse
koje internet nudi danas. Slika
rukavice koja odgovara ruci, koju je
utemeljitelj Opusa Dei koristio
govoreći o planu života, može se
primijeniti i na naš osobni plan
formacije, usmjeren na
produbljivanje znanja o vjeri.

Dva savjeta za stjecanje širokog
vidika

Budući da nam svjetlo vjere
omogućuje da shvatimo najdublje
značenje onoga što se događa oko
nas, mi kršćani trebamo sebe vidjeti
kao protagoniste, a ne kao puke
promatrače, u velikim kulturnim i
intelektualnim raspravama koje se
vode u današnjem društvu. Trebali
bismo imati zdrav nekonformistički
stav, shvaćajući da smo „pozvani



pridonijeti, inicijativom i
spontanošću, da poboljšamo svijet i
kulturu našega vremena, tako da se
otvore Božjim planovima za
čovječanstvo.”[14]

Kako bi to postalo stvarnost, sveti
Josemaría nam je ostavio dva savjeta.
Prvi uključuje širok vidik, ne
zadovoljiti se malim ciljevima: „Za
tebe, koji želiš oblikovati katolički,
univerzalni mentalitet, prepisujem
neke osobine: širina vidika i snažno
produbljivanje u onome što je trajno
živo u katoličkoj pravovjernosti;
čežnja ispravna i zdrava – nikada
lakoumnost – za obnovom tipičnog
nauka tradicionalne misli u filozofiji
i tumačenju povijesti; brižna pažnja
za suvremena misaona i znanstvena
kretanja; i pozitivan i otvoren stav
nasuprot današnjim
preoblikovanjima socijalnih
struktura i načina života.”[15]



Gorljivost da produbimo svoje
razumijevanje stvorenog svijeta, koje
zahtijeva čitanje i učenje, tjera nas da
shvatimo kako smo dio tradicije koja
nam prethodi i koja nam omogućuje
da vidimo dalje od sadašnjosti. „Mi
smo poput patuljaka koji stoje na
ramenima divova. Možemo vidjeti
više i dalje od njih, ne zbog svojih
fizičkih kvaliteta, već zato što smo
uzdignuti njihovom velikom
visinom.”[16]

S ovim nasljeđem, možemo na
pozitivan način prilagoditi se novim
dostignućima i brigama našeg
vremena te naučiti razlučiti, uz
konstruktivan duh i uz pomoć
drugih, između pravog i lažnog
napretka. Tako korak po korak
kujemo osobnu i razumnu viziju
velikih problema. Njegujemo uistinu
univerzalni, „katolički” mentalitet.

Suočen s izazovom pomoći otvoriti
sve ljudske sektore Božjim



planovima, Benedikt XVI. pridaje
veliku važnost onome što je on
nazvao „kreativnim manjinama.”
Obično su oni ti „koji određuju
budućnost.” Stoga „Katolička Crkva
mora shvatiti da je ona kreativna
manjina koja ima baštinu vrijednosti
koje nisu prošlost, već vrlo živa i
relevantna stvarnost. Crkva se mora
modernizirati; ona mora biti prisutna
u javnoj raspravi, u našoj borbi za
istinski koncept slobode i mira.”[17]

Pronaći ljude koji dijele tu gorljivost
za formacijom i dubokom analizom
svih stvorenih stvarnosti, a zatim
zajedno s njima poduzeti inicijative
svake vrste, jedno je od
najplodonosnijih iskustava poziva
kršćana usred svijeta. Povijest prvih
vjernika Djela za nas je potvrda te
plodnosti.[18] U tom je nastojanju
svatko od nas pozvan pronaći
vlastitu ulogu i način doprinosa u
svojim specifičnim osobnim
okolnostima.



Drugi savjet svetog Josemarije, u tom
pogledu, odnosi se na mnoštvo
rješenja. Svjetlo vjere omogućuje da
se, u gotovo svemu, nađe više od
jednog rješenja, više od jednog puta
prema naprijed. Različiti načini
djelovanja, razmišljanja i rješavanja
problema mogu biti legitimno
inspirirani istom vjerom te ih zbog
toga treba poštivati.[19] Stoga nas
vjera navodi da njegujemo svoju
sposobnost slušanja, suradnje i
dijalogiziranja s drugima, s čvrstom
željom da učimo i obogaćujemo se
drugim stajalištima.

* * *

Sveto pismo nam govori da „Marija u
sebi pohranjivaše sve te događaje i
prebiraše ih u svom srcu” (Lk 2, 19).
Sve što se događalo oko nje, a
posebno što je imalo veze s njezinim
Sinom, odjeknulo je u njezinom
unutarnjem svijetu. Razmatrajući
uvijek iznova ljepotu naše vjere i



veličinu našega poslanja, nalazimo
da naša srca gore u želji da se što
bolje obrazujemo i pronađemo
specifične načine kako to učiniti. To
će nas također navesti da
predlažemo inicijative, tražeći
suradnju s drugima koji mogu
pomoći da se vječna Kristova novost
predstavi na „novim Areopazima”
današnje kulture. I pomoći će nam,
ako bude potrebno, da se otresemo
bilo kakve naznake „sterilnog
pesimizma,”[20]shvaćajući, kako je
sveti Josemaría često govorio, da
„svijet čeka na nas.”[21]

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] Kovačnica, br. 1.

[2] Put, br. 849.

[3] Sveti Josemaría, Nadnaravna svrha
Crkve, br. 2.

[4] Kovačnica, br. 1.



[5] Sveti Josemaría, Razgovori, br. 114.

[6] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 3.

[7] Papa Franjo, Lumen fidei, br. 24.

[8] Isto.

[9] Razgovori, br. 119.

[10] Sveti Ivan Pavao II, Angelus, 4.
ožujka 1979.

[11] Usp. M. Montero, „Formacija
prdvih žena Opusa Dei
(1945-1950),”Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, str. 110.

[12] Sveti Toma Akvinski, Summa
theologica, II-II, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] Put, br. 333.

[14] Fernando Ocáriz, Prelatovo pismo,
14. veljače 2017., br. 8.

[15] Sveti Josemaría, Brazda, br. 428.



[16] Bernard iz Chartresa, citirao Ivan
od Salisburyja, Metalogicon, 1159.

[17] Benedikt XVI., Susret s
novinarima, 26. rujna 2009.

[18] Usp. J. L. González Gullόn, DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid 2016; i M. Montero, Historia
de ediciones Rialp, Rialp, Madrid,
2020.

[19] Usp. Razgovori, br. 117.

[20] Usp. Papa Franjo, Apostolska
pobudnica Evangelii gaudium, br.
84-86.

[21] Brazda, br. 290.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-viii-borba-za-nasu-formaciju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-viii-borba-za-nasu-formaciju/


viii-borba-za-nasu-formaciju/
(2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-viii-borba-za-nasu-formaciju/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (VIII): Borba za našu formaciju

