opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (VIII):
Borba za nasu
formaciju

Trebamo njegovati ,,zdravu
znatiZelju da dublje upoznamo
nas svijet i prevladamo
prepreke koje nas u tome
sprjecavaju.” Novi Clanak iz
serije o krepostima.

8.12.2021.

Iako je njezin veliCanstveni trenutak
vec bio u proSlosti, Atena je u
vrijeme svetog Pavla joS uvijek bila



kulturolo$ka znamenitost. Sveti Luka
nam pripovijeda kako su tamosnji
ljudi, nemirnog uma, ni na Sto drugo
ne trate vrijeme nego na
pripovijedanje i sluSanje novosti (Dj
17, 21). Stoga iznenaduje vidjeti
njihovo skepti¢no odbacivanje jedine
istinske novosti vrijedne tog imena:
smrt i uskrsnuce Kristovo, koji nas
spasava od grijeha (usp. Dj 17, 32).
Sveti Pavao je sigurno hio duboko
pogoden ovim ,neuspjehom” u
samom srcu klasi¢ne kulture. A to ga
je navelo na duboko razmiSljanje,
pod vodstvom Duha Svetoga, o
sadrzaju autenti¢ne krScanske
novosti.

Autentiéna novost

U svojim pismima kr$¢anima u
Korintu, napisanima ubrzo nakon
susreta s Atenjanima, sveti Pavao
predstavlja dva velika kljuca za
ulazak u krséansku poruku. Prvo,
otajstvo Kristova kriza, koje je



nemoguce shvatiti samo lJjudskom
logikom (usp. 1 Kor 1, 20-25); a zatim,
njegove specificne implikacije na nas
svakodnevni Zivot. KrizZ
podrazumijeva nov nacin postojanja
u svijetu (usp. 1 Kor 5, 7-8). Je li tko u
Kristu, nov je stvor. Staro uminu,
novo, gle, nasta (2 Kor 5, 17).

Svjetlo koje je sveti Josemaria primio
2. listopada 1928. usko je povezano s
tom istom novoscu: njegovom
vizijom krs¢ana kao ,,nositelja
jedincatoga plamena koji mozZe
osvijetliti zemaljske putove dusa,
jedinstvena sjaja u kojemu nikada ne
Ce zavladati mrak, ni sjena, ni
polutama.”™ Njegovo iskustvo
autenti¢ne krs¢anske novosti, naSeg
novog zZivota u Isusu, natjeralo ga je
da uvidi kako su neke tzv. ,novosti”,
koje su tijekom tih godina
uzburkavale drustvo i Crkvu, u
stvarnosti bile niSta druge nego
svolterijanstvo napudranih vlasulja
ili diskreditirani liberalizam 19.



stolje¢a.”™ Te ¢e se ,novosti” uvijek
pojavljivati i nestajati kroz povijest.
Za razliku od krSé¢anske novosti, one
su samo ponovno radanje ,svih
pogreSaka koje su se dogadale
tijekom stoljeca”™ i stoga su zapravo

vrlo stare.

Velik dio naSeg poslanja kao obi¢nih
kr$cana ukljucuje dopustenje
autenti¢noj novosti da prozme svaki
kutak naseg zZivota, a da nas ne
zavede ono Sto samo izgleda kao
novo. Stoga je bitno prvo je pustiti u
naSe vlastite Zivote, pustiti je da raste
sa strpljenjem i odlu¢nos$cu, tako da
moZe oblikovati na$ mentalitet i
stavove. Tek tada mozemo osigurati
»,da mnogi ne ostanu u tami, ve¢ da
hode putovima koji vode do Zivota
vje¢noga.”"

Prvo dolazi sijac

Nekoliko Isusovih prispodoba o
kraljevstvu BoZjem jasno pokazuje
da je njegova prisutnost medu nama



besplatan dar. Primjerice, u
prispodobi o sijacu (usp. Mt 13,3)
polazi$na tocka je djelo osobe koja
dragovoljno rasprsuje sjeme. Bez
ovog prethodnog truda ne bi bilo
ploda. Je li tlo dobro, poSteno ili loSe
takoder je vazno, ali je sporedno.

Vjera nam otkriva da smo djeca
BoZja: bastinici svijeta (usp. Ps 2,8),
pozvani pomoci naSem Ocu Bogu u
pokusSaju da sve stvoreno postane
dar koji On Zeli da bude za nas (usp.
Rim 8, 20-23). OZivljeni istom vjerom
koja je odrzala poslanje prvih
krScana, nastojimo otkriti kako svi
zemaljski putovi mogu voditi Bogu.
Zato Sto smo uvjereni da ,,svijet nije
zao, jer je doSao iz BoZjih ruku, jer je
njegovo stvorenje, jer ,Jahve ga
pogleda i vidje da je dobro” (usp.
Post 1,7 i dalje).” Kada uistinu
shvatimo da smo BoZja djeca i
baStinici, da smo apostoli, shvacamo
da trebamo postati sjeme rasprseno
Cetirima vjetrova. OduSevljeni smo,



iznad svega, vidjeti da Bog nastoji
uvijek iznova posijati svoje sjeme
kako bi ozivio svijet koji Cezne za
plodom. Stoga moZemo ,shvatiti svu
divotu Bozjeg zvanja. Kristova nas je
ruka sakupila na Zitnom polju: sijac
drZi zrna pSenice u svojoj ranjenoj
ruci. Krv Kristova pere i natapa to
sjeme. Nakon toga razbacuje
Gospodin pSenicu u vjetar, tako da
ona umiruci dade zivot i da se,
zakopana u zemlju, razmnozi u
zlatno klasje.”™

Obraditi zemlju, poboljsati sjeme

Medutim, nije dovoljno samo
rasprsiti sjeme. Sjeme takoder mora
imati snagu i ,inteligenciju” da pusti
korijenje. Stovise, zemlju ce trebati
pognojiti; trebat cemo je obraditi i
pripremiti Sto je bolje moguce (usp.
Lk 13, 6-9).

Ako Zelimo da plod bude toliko
obilan da se, kako Isus kaze, i ptice
nebeske mogu tamo skloniti (usp. Mt



13, 31-32), bitan dio naSe suradnje
biti Ce pripremiti, u mjeri nasih
mogucnosti, dobro sjeme. Prije svega,
sami trebamo biti uvjereni u prisan
odnos vjere s istinom. Moramo imati
vitalno uvjerenje da vjera nije samo
,UzvisSeni osjecaj koji donosi utjehu i
veselje, veC ostaje plijen hirovima
naSeg duha i promjenjivim dobima,
nesposobnima odrzati postojano
putovanje kroz Zivot.”"”’ Umjesto
toga, ,trebamo znanje, trebamo
istinu, jer bez toga ne mozemo ostati
¢vrsti, ne moZemo ici naprijed. Vjera
bez istine ne spaSava, ne pruza
sigurno uporiste.”®

Zed za istinom omoguc¢uje nam da
pustimo vjeru u nas intelekt,
otkrijemo njezinu racionalnu
utemeljenost. Tada se nas razum
otvara za mnogo Sire horizonte.
Stvarnost u svom svojem bogatstvu
postaje nam i razumljivija i dublja.
Stoga, ako Zelimo biti sijaci
autenti¢ne Kristove novosti, ne



moZemo ne razmisljati o svojoj vjeri,
nastojeci njome prosvijetliti svaki
kutak naSeg zZivota, ukljucujuci i svoj
profesionalni rad. Kada marljivo
pokusSamo razmisljati o svojim
iskustvima u svjetlu vjere, Sto nije
jednostavno pribjegavanje nekim
gotovim odgovorima, postupno ¢emo
steCi dobru naviku, krepost — mozda
jednu od najvaznijih. Tek kada nas
razum bude obasjan svjetlom vjere,
moci ¢emo ,,otkriti boZanske sjajeve
koji sjaju kroz najobicnije
svakodnevne stvarnosti.”"!

Kako bi to postalo stvarnost u
nasemu Zivotu, moramo biti istinski
ponizni. Trebamo biti poslu$ni Duhu
Svetomu koji nam govori kroz
svakodnevne dogadaje i ljude oko
nas (usp. Iv 14, 26). U nastojanju da
donesemo Kristovo svjetlo svijetu,
nasa istinska snaga moZe doci samo
od Boga. Kao Sto je sveti papa Ivan
Pavao II. rekao: ,Poniznost je
stvaralacko pokoravanje sili istine i



ljubavi. Poniznost je odbacivanje
vanjStine i povrsnosti; to je izraz
dubine ljudskog duha; to je uvjet
¢ovjekove veli¢ine.”"”

»Borba” svetog Josemarije

Tako moZemo razumjeti napor
svetog Josemarije da osigura kako bi
Opus Dei, od samog pocetka, nudio
duboku filozofsku i teolosku
formaciju, koja bi zauzvrat utjecala
na necije profesionalno okruzenje. U
Svojoj potrazi za pronalaZzenjem
pravog rjesenja kako bi to postigao,
govorio je o pravoj ,,borbi”."" Ovaj
siloviti jezik naglasava napornu
prirodu napora za stjecanje cvrste
formacije, a time i potrebu da se
ucini prava obveza, uvijek u skladu s
osobnim okolnostima svakoga. Sveti
Toma Akvinski govorio je o kreposti
sproucenosti” koja podrazumijeva
,odlucan napor da se traZzi istina
stvari.”™ To jest, zahtjeva trajni stav
njegovanja zdrave znatizZelje za



dubljim poznavanjem naSeg svijeta i
nastojanjem oko prevladavanja
prepreka koje nas u tome
sprjeCavaju. U svakom slucaju, vazno
je nikada ne izgubiti iz vida veli¢inu
cilja koji nadahnjuje naSe napore: da
Kristovu poruku ucinimo svojom
vlastitom kako bismo je mogli
posijati u svijetu oko sebe.

Slika borbe takoder nas moZe navesti
da razmislimo o vaznosti strategije.
Kako moZemo postici tako visok cilj
kada nam nedostaje vremena i mira
potrebnih za duboko promisljanje
velikih Zivotnih pitanja? Za neke, ova
strategija moZe ukljucivati dobro
koriStenje sredstava formacije u
kojima vec¢ sudjeluju, nastojeci izvuci
jos viSe iz njih. Drugima moze
pomoci savjet klasi¢nog autora koji je
sveti Josemaria upotrijebio u jednoj
od svojih knjiga:non multa, sed
multum™ - bolje nesto uraditi
temeljito, nego svasta povrsno. To
mozZe ukljucivati traZenje savjeta u



vezi s prikladnim planom citanja koji
nas vodi dublje u odredenu temu.
Stovise (uz red koji je bitan u svakoj
intelektualnoj aktivnosti), takoder
moZzemo iskoristiti nebrojene resurse
koje internet nudi danas. Slika
rukavice koja odgovara ruci, koju je
utemeljitelj Opusa Dei koristio
govorecdi o planu Zivota, moze se
primijeniti i na na$ osobni plan
formacije, usmjeren na
produbljivanje znanja o vjeri.

Dva savjeta za stjecanje Sirokog
vidika

Buduci da nam svjetlo vjere
omogucuje da shvatimo najdublje
znacenje onoga Sto se dogada oko
nas, mi kr$cani trebamo sebe vidjeti
kao protagoniste, a ne kao puke
promatrace, u velikim kulturnim i
intelektualnim raspravama koje se
vode u danasnjem drusStvu. Trebali
bismo imati zdrav nekonformisticki
stav, shvacajuci da smo ,,pozvani



pridonijeti, inicijativom i
spontanosc¢u, da poboljSamo svijet i
kulturu nasega vremena, tako da se
otvore BozZjim planovima za
¢ovjetanstvo.”

Kako bi to postalo stvarnost, sveti
Josemaria nam je ostavio dva savjeta.
Prvi ukljucuje Sirok vidik, ne
zadovoljiti se malim ciljevima: ,Za
tebe, koji ZelisS oblikovati katolicki,
univerzalni mentalitet, prepisujem
neke osobine: Sirina vidika i snazno
produbljivanje u onome Sto je trajno
Zivo u katolic¢koj pravovjernosti;
Ceznja ispravna i zdrava — nikada
lakoumnost — za obnovom tipi¢nog
nauka tradicionalne misli u filozofiji
i tumacenju povijesti; brizna paznja
za suvremena misaona i znanstvena
kretanja; i pozitivan i otvoren stav
nasuprot danasnjim
preoblikovanjima socijalnih
struktura i na¢ina Zivota.”™*



Gorljivost da produbimo svoje
razumijevanje stvorenog svijeta, koje
zahtijeva Citanje i uCenje, tjera nas da
shvatimo kako smo dio tradicije koja
nam prethodi i koja nam omogucuje
da vidimo dalje od sadaSnjosti. ,,Mi
smo poput patuljaka koji stoje na
ramenima divova. MoZemo vidjeti
viSe i dalje od njih, ne zbog svojih
fizi¢kih kvaliteta, ve¢ zato Sto smo
uzdignuti njihovom velikom
visinom.”""*

S ovim nasljedem, moZemo na
pozitivan nacin prilagoditi se novim
dostignucima i brigama naseg
vremena te nauciti razluditi, uz
konstruktivan duh i uz pomo¢
drugih, izmedu pravog i laznog
napretka. Tako korak po korak
kujemo osobnu i razumnu viziju
velikih problema. Njegujemo uistinu
univerzalni, ,katolicki” mentalitet.

Suocen s izazovom pomoci otvoriti
sve ljudske sektore BoZjim



planovima, Benedikt XVI. pridaje
veliku vaznost onome $to je on
nazvao ,kreativnim manjinama.”
Obicno su oni ti ,,koji odreduju
buducnost.” Stoga ,,Katolicka Crkva
mora shvatiti da je ona kreativna
manjina koja ima bastinu vrijednosti
koje nisu proslost, vec¢ vrlo Ziva i
relevantna stvarnost. Crkva se mora
modernizirati; ona mora biti prisutna
u javnoj raspravi, u nasoj borbi za
istinski koncept slobode i mira.”"”

Pronaci ljude koji dijele tu gorljivost
za formacijom i dubokom analizom
svih stvorenih stvarnosti, a zatim
zajedno s njima poduzeti inicijative
svake vrste, jedno je od
najplodonosnijih iskustava poziva
krséana usred svijeta. Povijest prvih
vjernika Djela za nas je potvrda te
plodnosti."® U tom je nastojanju
svatko od nas pozvan pronaci
vlastitu ulogu i na¢in doprinosa u
svojim specifiénim osobnim
okolnostima.



Drugi savjet svetog Josemarije, u tom
pogledu, odnosi se na mnostvo
rjeSenja. Svjetlo vjere omogucuje da
se, u gotovo svemu, nade viSe od
jednog rjeSenja, viSe od jednog puta
prema naprijed. Razlic¢iti nac¢ini
djelovanja, razmiSljanja i rjeSavanja
problema mogu biti legitimno
inspirirani istom vjerom te ih zbog
toga treba postivati."” Stoga nas
vjera navodi da njegujemo svoju
sposobnost slusanja, suradnje i
dijalogiziranja s drugima, s ¢vrstom
Zeljom da uc¢imo i obogacujemo se
drugim stajaliStima.

* %k ok

Sveto pismo nam govori da ,Marija u
sebi pohranjivase sve te dogadaje i
prebiraSe ih u svom srcu” (Lk 2, 19).
Sve Sto se dogadalo oko nje, a
posebno Sto je imalo veze s njezinim
Sinom, odjeknulo je u njezinom
unutarnjem svijetu. Razmatrajuci
uvijek iznova ljepotu nase vjere i



veli¢inu naSega poslanja, nalazimo
da nasa srca gore u Zelji da se Sto
bolje obrazujemo i pronademo
specifi¢ne nacine kako to uciniti. To
Ce nas takoder navesti da
predlaZzemo inicijative, trazeci
suradnju s drugima koji mogu
pomoci da se vjecna Kristova novost
predstavi na ,novim Areopazima”
danas$nje kulture. I pomoci ¢e nam,
ako bude potrebno, da se otresemo
bilo kakve naznake ,sterilnog
pesimizma,”®”shvacajudi, kako je
sveti Josemaria Cesto govorio, da
,svijet ¢eka na nas.”™"!

Nicolas Alvarez de las Asturias
M Kovaénica, br. 1.
2 put, br. 849.

B! Sveti Josemaria, Nadnaravna svrha
Crkve, br. 2.

4 Kovaénica, br. 1.



! Sveti Josemaria, Razgovori, br. 114.

! Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 3.

"I papa Franjo, Lumen fidei, br. 24.
¥ Isto.
® Razgovori, br. 119.

19 Syeti Ivan Pavao II, Angelus, 4.
oZujka 1979.

" Usp. M. Montero, ,Formacija
prdvih Zena Opusa Dei
(1945-1950),”Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, str. 110.

121 Syeti Toma Akvinski, Summa
theologica, 1I-11, q. 166, a. 2 ad 3.

131 put, br. 333.

14 Pernando Ocdriz, Prelatovo pismo,
14. veljace 2017., br. 8.

151 Syeti Josemaria, Brazda, br. 428.



18 Bernard iz Chartresa, citirao Ivan
od Salisburyja, Metalogicon, 1159.

17 Benedikt XVI., Susret s
novinarima, 26. rujna 2009.

"8 Usp. J. L. Gonzéalez Gullén, DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid 2016; 1 M. Montero, Historia
de ediciones Rialp, Rialp, Madrid,
2020.

"9 Usp. Razgovori, br. 117.

9 Usp. Papa Franjo, Apostolska
pobudnica Evangelii gaudium, br.
84-86.

U Brazda, br. 290.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-viii-borba-za-nasu-formaciju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-viii-borba-za-nasu-formaciju/

viii-borba-za-nasu-formaciju/
(2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-viii-borba-za-nasu-formaciju/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (VIII): Borba za našu formaciju

