
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (VI):
Razboritost u
djelovanju

„Razboritost je ljubav koja
dobro razlikuje ono što nam
pomaže od onoga što nas
sprječava da težimo prema
Bogu.“ Novi članak iz serije o
krepostima.

9.11.2021.

Na jednoj slici ulja na platnu koja se
čuva u Berlinu, Rembrandt je 1627.
portretirao starca kako sjedi za



stolom u tami, osvijetljen jednom
svijećom. Zlatnici i vlasnički listovi
nagomilani su oko njega. Među
predmetima na stolu je sat,
predosjećaj da su mu sati odbrojani.
Starac nosi naočale da pomognu
njegovom slabom vidu, a desnom
rukom zaklanja svjetlost svijeće koja
osvjetljava stol i njegove nekretnine.
Nesigurno svjetlo, kao konac života,
koje će se uskoro ugasiti.

Tako je to veliki umjetnik na vidljivoj
slici prikazao prispodobu koju je Isus
jednom ispričao velikom mnoštvu: 
Nekomu bogatu čovjeku obilno urodi
zemlja pa u sebi razmišljaše: ‘Što da
učinim? Nemam gdje skupiti svoju
ljetinu.’ I reče: ‘Evo što ću učiniti!
Srušit ću svoje žitnice i podignuti veće
pa ću ondje zgrnuti sve žito i dobra
svoja. Tada ću reći duši svojoj: dušo,
evo imaš u zalihi mnogo dobara za
godine mnoge. Počivaj, jedi, pij,
uživaj!’ Ali Bog mu reče: ‘Bezumniče!
Već noćas duša će se tvoja zaiskati od



tebe! A što si pripravio, čije će biti?’
Tako biva s onim koji sebi zgrće blago,
a ne bogati se u Bogu. (Lk 12, 16-21).

Sam Bog opisuje ovog čovjeka kao
„bezumnika“ i nerazboritoga.
„Čovjek kojeg su mnogi smatrali
inteligentnim i uspješnim, u Božjim
očima je idiot: 'Bezumnik!', reče mu.
U pogledu stvarnosti, on se sada
pojavljuje sa svim svojim
kalkulacijama kao izvanredno
budalast i kratkovidan jer u svim
svojim kalkulacijama zaboravio je
autentičnu stvarnost – njegova duša
nije trebala samo imetak i
zadovoljstva, već će jednog dana stati
pred Boga.“[1] Ovaj čovjek nije
shvaćao da je smisao njegovog života
sažet u ljubavi prema Bogu i
bližnjemu. Stoga, kad je imao priliku
učiniti nešto za druge, mislio je samo
na sebe. Duboko u sebi, nije bio
svjestan „kako stvari zapravo stoje“;
nije mogao činiti dobro jer „dobro je



u skladu sa stvarnošću.“[2] Zato je on
bezumnik. Zato je on nerazborit.

Lažna razboritost

Razboritost je krepost koja spaja naša
djelovanja sa stvarnošću; razborita
osoba je ona kojoj stvari izgledaju
onakvima kakve doista jesu. Na
temelju ove povezanosti sa
stvarnošću, razboritost nas navodi da
izaberemo prikladna sredstva i
upotrijebimo ih za postizanje dobrog
cilja. To će reći da razboritost ne
priznaje svaki cilj kao dobar. Sveti
Josemarίa znao je reći: „Trebamo se
uvijek pitati: razboritost, za što?“[3] A
mi odgovaramo: za ljubiti Boga i
bližnje muškarce i žene. Kao što je
sveti Augustin napisao, „razboritost
je ljubav koja dobro razlikuje ono što
nam pomaže od onoga što nas
sprječava da težimo prema Bogu.“[4]

Razboritost treba pratiti vjera i
milosrđe kako se ne bi izrodila u
neku od svojih karikatura. Postoje,



zapravo, dva oblika lažne
razboritosti. Jedan je jednostavno
„razboritost tijela“ (usp. Rim 8,6) kod
osobe koja se fokusira jedino na
zadovoljstvo i osjetna dobra, i samo
nastoji uživati i posjedovati ih, ne
uzimajući u obzir druge važnije
ciljeve.[5] „On to zove Razumom, ali se
samo njime služi// Da bi bio više
zvijer od bilo koje zvijeri do sada,“
kaže Mephistopheles u Goetheovom 
Faustu.[6] Druga lažna razboritost je
„lukavost“: sposobnost pronalaska
sredstava za postizanje izopačenog
cilja. Ovaj loš cilj ne mora biti nešto
što privlači naša osjetljiva, kao da je
užitak nešto što je samo po sebi loše.
Može također uključivati, primjerice,
sebično traženje nečije vlastite
sigurnosti, bez uzimanja u obzir
potrebe drugih,[7] kao što je to u
slučaju bogataša iz naše prispodobe.

Istinska razboritost, kako uči
Katekizam Katoličke Crkve, „je
krepost koja upućuje praktični



razum da u svim prilikama razlikuje
naše istinsko dobro i da izabere
prikladna sredstva da ga izvrši.“[8]

Ovo istinsko dobro nije ograničeno
onime što privlači naša osjetila, već
obuhvaća cijelu osobu; to je dobro
koje proizlazi iz istine samih stvari, a
ne samo iz mojih vlastitih želja.
Sastoji se u tome da ustrajemo na
putu koji će nas istinski usrećiti – put
svetosti, ljubavi, vjernosti – unatoč
poteškoćama s kojima se susrećemo.
To je uživanje u zadovoljstvima koji
su u skladu s istinom našeg bića.

Ova definicija razboritosti govori o
razlučivanju i izboru. Kao prvo
(„razlikuje naše istinsko dobro“),
trebamo usmjeravati našu volju i
srce kako bismo voljeli i željeli
istinsko dobro. To se postiže u vezi s
ostalim krepostima, osobito
pravednošću, ali i jakošću i
umjerenošću. Moralne kreposti
upućuju kreposti prema dobru: samo
s njima možemo se usmjeriti prema



dobrim ciljevima i „izabrati prava
sredstva“ kako bismo ih postigli. Ali,
u isto vrijeme, definicija svakog
kreposnog čina uključuje razboritost
kao svoju „mjeru“, budući da
razboritost povezuje naše postupke
sa stvarnošću i odlučuje se, ovdje i
sada, za srednji put, onaj najizvrsniji,
između dvije pogrešne krajnosti. To
jest, razboritost je i uvjet za rast
drugih moralnih kreposti, kao i
njihov rezultat. To je poput „kruga
kreposti“. Zato su obrazovanje i
okruženje u kojem odrastamo toliko
važni. Tamo učimo voljeti i uživati u
istinskom dobru, ne kroz
rasuđivanje, već kroz
poistovjećivanje s onima koje volimo.

Promišljanje: zastati da se razmisli

U svom pažljivom proučavanju
kreposti razboritosti, sveti Toma
Akvinski u njoj razlikuje tri čina:
promišljanje, ispravno odlučivanje i
naredba. Prva dva se javljaju samo u



našem razumu; treći nas, pak, navodi
na djelovanje.[9] Ova tri čina mogu se
jasno poistovjetiti u drugoj Isusovoj
pripovijesti: prispodobi o deset
djevica, od kojih je pet bilo ludih i pet
mudrih. U njoj, naš Gospodin koristi
dio židovske ženidbene ceremonije
kao sliku kraljevstva nebeskog i svog
drugog dolaska na kraju vremena
(usp. Mt 25, 1-13).

Ceremonija opisana u prispodobi
uključivala je vođenje mladenke do
kuće njezinog budućeg muža. Kasnije
toga dana, obično o zalasku sunca u
srijedu, gosti su se zabavljali u
ženinom domu. Mladoženja bi
dolazio u sumrak sa svojim najbližim
prijateljima. Osvijetljen uljanicama,
gosti su ga primili. Također je
postojao običaj da deset žena drži
svjetiljke i čeka dolazak mladoženje.
Ovo je deset djevica za koje Isus kaže
da su uzele svoje svjetiljke i izašle
ususret zaručniku. Cijela je povorka
tada morala krenuti, praćena



svjetlom svjetiljki, do kuće muževa
oca gdje će se vjenčanje održati.

No nisu sve žene u prispodobi bile
jednako dobro pripremljene: pet je
bilo ludih, a pet mudrih (latinska
Vulgata kaže quinque prudentes, „pet
ih je bilo razboritih“). Lude uzeše
svjetiljke, ali ne uzeše sa sobom ulja.
Mudre pak zajedno sa svjetiljkama
uzeše u posudama ulja. Potonje su
bile pronicljive. Shvatile su da bi
zaručnik mogao zakasniti i da
njihove svjetiljke neće tako dugo
izdržati (promišljanje). Stoga su
odlučile ponijeti posude s uljem sa
sobom, unatoč prisutnim
nelagodnostima (odluka). Konačno
su postupile u skladu s tim
(djelovanje). Ali lude žene, iako su
možda čule razborit govor o
problemu, pa čak i vidjele da idu po
posude, nisu željele komplicirati svoj
život. Ponijele su ih prenagljenost,
igre i smijeh, a o drugim brigama
nisu razmišljale. Prispodoba nam



daje dojam da je nerazboritost ludih
djevica vjerojatno uglavnom bila
posljedica njihovog nedostatka
promišljanja i budalaste nemarnosti.

Što se dogodilo na kraju vrlo je
predvidivo: Budući da je zaručnik
okasnio, sve one zadrijemaše i
pozaspaše. O ponoći nasta vika: ‘Evo
zaručnika! Iziđite mu u susret! Tada
su mlade djevice ustale i uredile
svoje svjetiljke, a lude otkrile da su se
njihove ugasile zbog manjka ulja.
Stoga su zamolile razborite djevice
da im posude svoje, što su one odbile
učiniti upravo zato što su razborite: 
Ne bi doteklo nama i vama. Pođite
radije k prodavačima i kupite. No, u
međuvremenu je zaručnik stigao i
počela je procesija do njegovog doma
u pratnji pet mudrih djevica s
upaljenim svjetiljkama i gostima koji
pjevaju i plešu. Kad su stigli do
zaručnikove kuće, vrata su se
zatvorila i počeo je pir. Dok je pet
ludih djevica stiglo, bilo je prekasno.



Iako su molile da uđu: Gospodine,
Gospodine, otvori nam, dobile su
oštar odgovor: Ne poznam vas.

Možemo se pitati: zašto Isus neke
djevice zove mudrima, a druge
ludima? Prispodoba nam dopušta
prepoznati tri etape razboritog
djelovanja, ali prva se posebno ističe:
promišljanje. Kako bismo ispravno
postupili, prvi potreban korak je stati
i razmisliti o situaciji, pažljivo i
vjerno poslušati kako stvari stvarno
stoje, prisjetiti se sličnih slučajeva
kako bismo stekli iskustvo i dopustiti
da nas drugi savjetuju – koji su
razboriti. Kao što sveti Toma također
kaže, „u stvarima koje se tiču
razboritosti, nitko nije
samodostatan.“[10] I konačno,
moramo biti pažljivi prema
promjenjivim okolnostima, što može
savjetovati prilagodbu plana i
donošenje nove odluke za postizanje
željenog dobra. U konačnici,
potrebno je spoznati istinu o onome



što postoji, što je neophodan
preduvjet za postizanje dobra.
„Dobra namjera“ ili „dobra volja“
nisu dovoljne: treba „hodati u istini“
jer samo istina će vas osloboditi (Iv 8,
31).

Sveti Josemarίa potaknuo nas je da
pažljivo preispitamo prije donošenja
odluke, poslušamo sve uključene
strane i izbjegavamo žurbu. „Hitno
može pričekati,“ rekao je, „veoma
hitno mora pričekati.“[11] Naglasio
nam je potrebu da u molitvi tražimo
savjet Duha Svetoga jer „istinska
razboritost je uvijek pažljiva na Božje
poticaje.“[12] Također je predložio
tražiti savjet od onih koji nam mogu
pomoći, kao duhovno vodstvo, ili
onih koji s nama dijele odgovornost
za donošenje odluke. U tom procesu
promišljanja, poniznost je bitna kako
bismo se mogli otvoriti istini,
stvarnosti stvari.

Odlučivanje: izabrati put



Kao primjer drugog čina razboritosti
– odlučivanje – možemo pogledati
izvještaj svetog Marka o ranim
satima nedjelje uskrsnuća. Marija
Magdalena i druge žene, koje su
kupile pomast da pomažu Isusovo
tijelo, zaputile su se na grob u rano
jutro. Pitale su jedna drugu: Tko će
nam otkotrljati kamen s vrata
grobnih? (Mk 16,3). Iako nisu imale
rješenje za sve probleme s kojima će
se susresti, ljubav prema Isusu
potaknula je te žene da donesu
ispravnu, razboritu odluku: odlučile
su djelovati s činjenicama koje su
imale. „Bio je to veliki kamen,“ kaže
sveti Josemarίa. „To je obično slučaj.
Poteškoće se vide odmah, ali ako je
ljubav prisutna, čovjek se ne fokusira
na prepreke. Smjelošću, odlukom,
hrabrošću, učinjeno je što se trebalo
učiniti! Tko će ukloniti kamen? Nisu
mogle same; a ipak nastavljaju
hodati prema grobu. Sine moj, ti i ja,
jesmo li skloni kolebanju? Imamo li
tu svetu odlučnost ili moramo



priznati da se sramimo razmišljajući
o odlučnosti, neustrašivosti, smjelosti
ovih žena? Kad su stigle do groba, 
pogledaju, a ono kamen otkotrljan
(Mk 16,4). To se uvijek događa. Kada
odlučimo izvršiti što trebamo učiniti,
poteškoće se lako prevladavaju.“[13]

Promišljanje, prvi čin razboritosti, ne
može trajati beskonačno. U nekom
trenutku moramo to okončati i
odlučiti. Neodlučnost je još jedan
oblik nerazboritosti, koji prethodno
promišljanje čini sterilnim:
beskorisno je razlučiti koji je
najkreposniji način djelovanja ako se
tome ne posvetim, bilo zato što mi se
ne sviđa ili zato što nisam
raspoložen, ili brinem o tome „što će
drugi reći“, ili se bojim da ću
pogriješiti, ili iz bilo kojeg drugog
razloga. Beskorisno je znati što je
najbolje učiniti, ako se na to ne
odlučim. „Sutra! Koji je put
razboritost; mnogo je puta riječ
pobijeđenih,“[14] rekao je sveti



Josemarίa. Razborita osoba ne
očekuje sigurnost tamo gdje ju je
nemoguće postići; umjesto toga, on ili
ona „radije promaši cilj dvadeset
puta, nego se prepusti opuštenom 'ne
činim ništa' stavu.“[15] Neodlučivanje
je često nedostatak razboritosti jer će
tada drugi ili jednostavno vrijeme
odlučiti za nas. Razborita osoba ne
pretvara se da ima sve pod
kontrolom; prepoznaje svoju vlastitu
ograničenost i povjerenje u Boga jer
to je ono što najviše odgovara
stvarnosti.

Isus nam ovdje daje rječit primjer. U
evanđelju, On je viđen kao netko tko
poznaje stvarnost, svoju sudbinu i
istinsko dobro. On razborito iščekuje
dolazak svog „časa“. Na primjer, u
Kani Isus kaže svojoj majci: Još nije
došao moj čas (Iv 2,4). Kasnije, u dva
navrata, sveti Ivan nam govori kako
se probija kroz mnoštvo jer još nije
bio došao njegov čas (Iv 7,30; 8,20). U
jednom trenutku čak vidimo da se



njegove želje i osjećaji ne podudaraju
(usp. Mt 26,39). Unatoč tome, On
odlučuje izvršiti dobro. Njegova
direktiva prije uhićenja u
Getsemaniju: Ustanite, hajdemo! (Mt
26, 46) je razborit izbor, herojski
razborit.

Naredba: djelovanje

Na kraju Govora na Gori, Isus govori
o mudroj i razboritoj osobi: Tko god
sluša ove moje riječi i vrši ih, bit će
kao mudar čovjek koji sagradi kuću
na stijeni... Naprotiv, tko god sluša
ove moje riječi, a ne vrši ih, bit će kao
lud čovjek koji sagradi kuću na
pijesku (Mt 7, 24-26). Razborita osoba
razlikuje se od lude po sposobnosti
da u praksi provede što je naučila.
Promišljanje i odlučivanje nije
dovoljno: moramo djelovati. Ovo je
treći čin istinske razboritosti:
naredba ili izvršenje. Sveti Toma
kaže da je ovo najvažnije od tri čina
jer je poznavanje puta beskorisno



ako ne pođem njime.[16] Čovjek može
biti nerazborit ne samo zbog žurbe ili
neodlučnosti, već i (a to je češće nego
što se čini) zbog toga što ga odvraćaju
prepreke ili ne čini ono što bi trebalo
učiniti, često zbog jednostavnog
zaboravljanja na to.

„Razmišljaj polako, djeluj brzo,“ sveti
Josemarίa je jednom savjetovao
blaženog Alvara del Portilla.[17] Htio
ga je upozoriti kako na pogreške koje
vode do prenagljenosti, tako i na
nedostatak razboritosti u
nepotrebnom odgađanju odluke i
njezine provedbe. Odvažnost nije
nedostatak razboritosti. Štoviše, ako
je to prava odvažnost, onda je to
prava razboritost. „Što treba učiniti,
učini... Bez oklijevanja... Bez
okolišanja... Bez toga Terezija Avilska
ne bi bila sveta Terezija, niti Ignacije
Lojolski sveti Ignacije. Bog i
odvažnost!”[18]



Nepotrebna odgađanja u izvršenju
onoga što je odlučeno također mogu
našteti drugima; osobito ako netko
ima zadatak formiranja vlade, kao
roditelji u odnosu na svoju djecu, ili
menadžeri u odnosu na svoje
podređene. Potrebna je snaga da se
prevladaju strahovi, napasti da se
učini ono što je najugodnije ili
pretjerana navezanost na vlastitu
sliku o sebi. To jasno vidimo u pismu
svete Katarine Sijenske papi Grguru
XI., pozivajući ga da se uhvati u
koštac s ekscesima nekih crkvenjaka:
„Ova vrsta popustljivosti, koja
proizlazi iz samoljublja i ljubavi
prema rođacima, prijateljima i
zemaljskom miru je doista najgora
okrutnost jer ako se rana ne očisti
vrućim željezom i kirurškim
skalpelom kada je potrebno, dolazi
do infekcije i na kraju dovodi do
smrti. Nanošenje mirisnih masti
može biti ugodno za bolesne, ali od
toga im neće biti bolje.“[19]



Naravno, odvažnost istinske
razboritosti nije u sukobu s
nastojanjem da se pronađe najbolji
trenutak za izvršenje onoga što je
odlučeno, uvijek dajući primat
milosrđu, dobru onih koji su
uključeni. Ponekad moramo znati
strpljivo čekati. Drugi put neće biti
razborito čekati jer bi posljedice toga
bile gore ili se prilika možda više
neće ukazati, ili iz nekih drugih
razloga. Razborita osoba je ona koja
ovdje i sada „sigurnim pogledom
shvaća je li određena radnja put koji
stvarno vodi do cilja koji se traži.“[20]

U svakom slučaju, samo izvršavanje
onoga što je odlučeno, nakon
razboritog promišljanja, učinit će
onu duboku Isusovu čežnju
stvarnošću u našem životu: Tako
neka svijetli vaša svjetlost pred
ljudima da vide vaša dobra djela i
slave Oca vašega koji je na nebesima
(Mt 5,16).

José Brage



[1] Joseph Ratzinger, The Yes of Jesus
Christ, The Crossroad Publishing
Company, 1991, p.15.

[2] Joseph Pieper, Četiri stožerne
kreposti.

[3] Sveti Josemarίa, Prijatelji Božji, br.
85.

[4] Sveti Augustin, De moribus
Eccesiae, I, 15, 25.

[5] Sveti Toma Akvinski, S. Th. II-II, q.
47, a. 13.

[6] Faust, „Prolog u raju.“

[7] Usp. Sveti Toma Akvinski, S. Th. II-
II, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Katekizam Katoličke Crkve, br.
1806.

[9] Sveti Toma Akvinski, S. Th. II-II, q.
47, a. 8.



[10] Joseph Pieper, Četiri stožerne
kreposti.

[11] Javier Echevarrίa, Memoria del
Beato Josemarίa, Rialp, Madrid, 2000,
p. 165.

[12] Prijatelji Božji, no. 87.

[13] Sveti Josemarίa, Bilješke zapisane
tijekom razmatranja, 29. ožujka 1959.

[14] Sveti Josemarίa, Put, br. 251.

[15] Prijatelji Božji, br. 88.

[16] Usp. S. Th. II-II, q. 47, a. 8.

[17] Pismo Alvaru del Portillu, 28.
veljače 1949, u: Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei III,
Rialp, 2003, p. 153.

[18] Put, br. 11.

[19] Sigrid Undset, Sveta Katarina
Sijenska.



[20]Joseph Pieper, Četiri stožerne
kreposti.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
vi-razboritost-u-djelovanju/ (9.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-vi-razboritost-u-djelovanju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-vi-razboritost-u-djelovanju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-vi-razboritost-u-djelovanju/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (VI): Razboritost u djelovanju

