
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (IX):
Sudjelovanje u
Božanskom načinu
gledanja

Neke vrline koje nam mogu
pomoći biti kontemplativne
duše usred naših običnih
svakodnevnih aktivnosti. Novi
članak u seriji o vrlinama.

17.02.2022.

Mnogi filozofi, znanstvenici i
umjetnici su kontemplaciju definirali



kao umjetnost promatranja svijeta s
pozornošću i ljubavlju. Otkrivanje
bogatstva istine i ljepote u svemu što
postoji, čak i tamo gdje to ne
očekujemo; odustajanje od želje da
kontroliramo sve kako bismo cijenili
ono što nam je blizu, posebno male
stvari. Ali zašto se kontemplacija
ponekad može činiti tako
kompliciranom, ako je jednostavno
riječ o promatranju svijeta s pažnjom
i ljubavlju? Željni smo naučiti kako
biti kontemplativni jer, dok sve
stvorene stvarnosti zaslužuju našu
kontemplaciju, još više zaslužuju
njezin Stvoritelj, čija se beskrajna
ljepota ogleda u čudima oko nas.

Stvoreni smo od Boga za
kontemplaciju. Ovu sposobnost ćemo
do kraja moći ostvariti tek u
sljedećem životu, kada ćemo
Stvoritelja vidjeti licem u lice i, u
Njemu, jasno razumjeti i radovati se
svim stvorenjima. No, kako nas sveti
Josemaría podsjeća, pozvani smo čak



i sada, u svakom trenutku, svaki dan,
„vidjeti Boga u svemu zemaljskom: u
ljudima, u događajima, u velikim
stvarima i u onome što nam se čini
malenim, u onome što nam je drago i
u onome što smatramo bolnim.”[1]
Želimo sve u svom životu pretvoriti u
hvalu, zahvalu, odštetu i molbu. Naše
se razmišljanje o Bogu ne odvija
unatoč svakodnevnoj gužvi, nego
upravo po njoj, pronalazeći Ga u
svemu oko nas.

Sveti Toma Akvinski definirao je
kontemplaciju kao “jednostavnu
intuiciju istine koja proizlazi iz
ljubavi.”[2] To je način gledanja na
stvarnost koji ne ovisi o učenju ili
vještinama. Dostupan je svima, u
svakom trenutku, jer proizlazi iz
ljubavi koju nam Bog daje da vodi
naš način gledanja. Svi sveci, tako
različiti jedni od drugih, i učeni i
neučeni, uključeni u tako veliku
raznolikost zadataka, vidjeli su kako
ta bliskost sa Stvoriteljem raste u



njihovim vlastitim životima. Stoga je
možda prvo što bismo trebali imati
na umu ono što nam kaže Katekizam
Katoličke Crkve: da je kontemplacija
dar.[3] To nije nešto što možemo
postići samo svojom snagom volje,
planovima ili strategijama. Umjesto
toga, trebamo se otvoriti Božjem
daru i pripremiti se da ga primimo. A
to podrazumijeva kultiviranje
određenih vrlina koje pripremaju
teren.

Hrabrost da otvorimo vrata

„Evo, na vratima stojim i kucam;“,
govori Gospodin. “posluša li tko glas
moj i otvori mi vrata, unići ću k
njemu i večerati s njim i on sa
mnom“ (Otk 3,20). U bočnoj kapeli u
Keble Collegeu na Sveučilištu Oxford
nalazi se poznata slika pod naslovom
“Svjetlo svijeta” koja prikazuje ovu
scenu iz Apokalipse. Isus je odjeven
kao kralj, s fenjerom koji donosi
svjetlo u kuću, dok nježno kuca na



vrata. Na tlu ispred vrata izrastao je
korov jer su vrata dugo bila
zatvorena.

Kako bi nam dao dar
kontemplativnog života, naš
Gospodin traži od nas da svaki dan
otvaramo vrata svoga srca. Reakcija
Adama i Eve, naših praroditelja,
nakon gubitka nevinosti, bila je
upravo suprotna. Sakrili su se i
“zatvorili vrata” Bogu kako bi izbjegli
njegov pogled. I svi njihovi potomci
zadržavaju tu tendenciju. To može
uključivati neutemeljeni strah od
onoga što On može tražiti od nas,
strah od osjećaja ovisnosti,
nesigurnost zbog kratkoročnog
gubitka kontrole nad našim životima.
Ili možda jednostavno preferiramo
ugodnu inerciju koja nas udaljava od
duhovnih dobara, kako bismo
izbjegli napor koji je uključen u
pripremu za primanje Božjeg dara.



“Scena u Betlehemu ponavlja se, na
neki način, svaki dan. Možda smo —
ne usnama već djelima — rekli: non
est locus in diversorio, u mom srcu
nema gostionice za tebe. O Gospode,
oprosti mi!”[4] Osim drugih prepreka
koje nam se ponekad mogu činiti
važnijim (nedostatak vremena,
suhoća, rastresenost ili naša vlastita
nedostojnost), ova čudna sumnja u
Boga često je korov koji treba biti
iskorijenjen kako bismo otvorili
vrata našeg srca i tako mogli
sudjelovati u načinu gledanja našeg
Stvoritelja.

Poniznost i odvojenost kako bismo
mogli biti kontemplativni

„Kontemplativna molitva... je dar,
milost; može se prihvatiti samo u
poniznosti i siromaštvu.“[5] To
uključuje, prije svega, težak zadatak
mirnog prihvaćanja istine o sebi i
drugima. Ne možemo se pripremiti
da primimo dar promatranja svijeta



kao što to čini Bog ako stalno
stavljamo maske, ili ako ih
izmišljamo za druge ili deformiramo
stvarnost vlastitim imaginarnim
kreacijama. Isusov jezik je uvijek
jednostavan i dubok. On stvari gleda
onakve kakve jesu, uvijek s
milosrđem, dok mi sami često
postajemo komplicirani i površni, s
ponosom ocjenjujući one oko sebe.

“Kad bi znala dar Božji i tko je onaj
koji ti veli: `Daj mi piti`” (Iv 4,10),
Isus govori Samarijanki. I pita
apostola Filipa: "toliko sam vremena
s vama i još me ne poznaš?" (Iv 14,9).
Poniznost nas navodi da priznamo
koliko malo znamo o našem
Gospodinu i njegovom načinu
vladanja u svijetu. “Nakon pedeset
godina još uvijek sam poput djeteta
koje brblja: počinje i počinje iznova”,
[6] rekao je sveti Josemaría u svojoj
molitvi, neposredno prije odlaska u
raj. Prevladavajući našu sklonost
nastojanju zavladati svima uz



oskudno svjetlo vlastitih kriterija,
Bog će nam moći otkriti ono što je
skriveno od mudrih i učenih (usp. Mt
11,25).

Štoviše, da bismo bili kontemplativni,
moramo koristiti zemaljska dobra na
način da nam pomažu postići vječna
dobra, a ne obrnuto. Srce odvojeno
od materijalnih dobara otvoreno je
za duhovne stvarnosti; brzo polijeće
prema Bogu, prima darove milosti.
Isus, Stvoritelj i Gospodar svijeta,
živio je odvojen od materijalnih
dobara u skromnom selu. Zimi mu je
bilo hladno, ljeti vruće, imao je malo
materijalnih dobara i dobro se o
njima brinuo. Ukratko, trebamo
nastojati osigurati da čežnja u našem
srcu koju samo Bog zaslužuje ne
bude stavljena u zemaljska dobra.

Dok duh siromaštva potiče
kontemplaciju, vrijedi i obrnuto, jer
oni hrane jedno drugo. “Kada
razmatramo”, rekao je papa Franjo,



“otkrivamo u drugima i u prirodi
nešto mnogo veće od njihove
korisnosti... Kao što su mnogi
duhovni učitelji učili, nebo, zemlja,
more i svako stvorenje posjeduju
mističnu sposobnost da nas vrate
Stvoritelju i zajedništvu s
kreacijom... Oni koji razmišljaju na
taj način doživljavaju osjećaj čuđenja
ne samo prema onome što vide, nego
i jer osjećaju da su sastavni dio ove
ljepote; a također se osjećaju pozvani
da ga čuvaju i štite.”[7] Suočeni s
stavom da želimo zahvatiti sve za
sebe, trebamo njegovati stav čuđenja
i brige: tako Bog gleda na svijet, s
ljubavlju razmišljajući o njegovoj
kreaciji.

Tražeći „blaženu samoću“ koja je
potrebna za molitvu

More je dom mnogim čudima koja se
ne vide s obale: koralji, biljke, ribe, u
beskrajnoj raznolikosti oblika i boja;
u njegovim dubinama su školjke,



biseri, pa čak i potopljeno blago.
Pokušavajući dobiti pristup tim
čudima, ronioci nose pojas s olovnim
utezima kako bi se suprotstavili
sklonosti tijela da se izdigne na
površinu. Slično, svima nam je
potrebna “unutarnja težina” kako
bismo zaronili duboko u more
promišljanja o Bogu, tražeći zaštitu
od površnosti i distrakcija.

Kako bi promišljao o nevidljivoj
Božjoj prirodi, sveti Grgur Veliki je
rekao da je prvi korak naučiti kako se
sabrati.[8] Evanđelja nam pokazuju
da Isus često moli na tihom i
osamljenom mjestu. Ako je Sin Božji
osjećao potrebu da bude sam sa
svojim Ocem, koliko bismo mi to više
trebati. Moramo izgubiti strah koji bi
tišina mogla proizvesti u nama i
potražiti "onu blagoslovljenu samoću
koja vam je toliko potrebna da
održite svoj unutarnji život."[9]



U 16. stoljeću španjolski bračni par
zamolio je svetog Petra od Alcantare
da ih nauči moliti. Među svojim
preporukama, kastiljski mistik je
rekao da “ako je vrijeme za molitvu
kratko, sve se troši na smirivanje
mašte i smirivanje srca. A kad je
nečije srce konačno u stanju mira,
molitva završava upravo onda kada
je najpotrebnija.”[10] Stoga je uvijek
dobro provoditi naše prakse
pobožnosti bez žurbe, odvajajući
dovoljno vremena da ne stignemo s
“našim osjetilima budnim, a našom
dušom uspavanom.”[11]

Dijeta kako bismo mogli uživati
naš svakodnevni život

Tehnologija nam nudi brz pristup
neograničenoj količini informacija i
gotovo trenutnu komunikaciju.
Dobro znamo da te prednosti, ako
nismo oprezni, lako mogu postati loši
suputnik za naš dijalog s Bogom. Ako
naša osjetila postanu usklađena



samo s tim brzim podražajima, kada
trebamo poduzeti neki drugi zadatak
koji zahtijeva više odmora i pažnje,
lako bismo mogli zapasti u
rastresenost. Mogli bismo pasti u
potrebu za gotovo stalnim poticajima
koji izazivaju zanimanje i uzbuđenje,
i propustiti cijeniti bogatstvo obične
stvarnosti oko nas, gotovo nesvjesno
bježeći od nje. Ovaj stav može
utjecati i na druge. Kako je rekla
sveta Faustina Kowalska, “manje
pribrane duše žele da i drugi budu
poput njih, jer su za njih stalni izvor
grižnje savjesti.”[12]

Kako bismo se bolje pripremili za
molitvu, zdrava “digitalna prehrana”
može biti od pomoći: odlučiti biti bez
elektroničkih uređaja u određeno
doba dana; učenje spokojnog
promišljanja ljepote krajolika ili
umjetničkog djela; pažljivo čitanje
dobre knjige... Ove aktivnosti
zahtijevaju određeni napor
koncentracije naše mašte i uma. Ali



zauzvrat nude nagradu dubljeg
sagledavanja svijeta oko nas; oni
oplemenjuju naš način gledanja kako
bismo kao dar mogli primiti sve
dublje sudjelovanje u Božjem načinu
gledanja.

Ali ne bismo smjeli dopustiti da se na
tom putu obeshrabrimo. Ono što
Bogu najviše godi u našem vremenu
molitve je naša dobra volja da ga
pratimo, naša jednostavna prisutnost
i društvo, poput malog djeteta sa
svojim roditeljima. Pospješujući ovaj
sinovski stav, pronaći ćemo snagu
potrebnu da ne postanemo nemirni
kada se čini da je naša molitva
obilježena tišinom i samoćom.
Nijedan izvor koji koristimo za našu
molitvu ne može zamijeniti iskrenu
želju da se približimo Bogu kao
prijatelju, slobodnu odluku da mu
kažemo “volim te”, što nitko drugi ne
može reći umjesto nas.



[1] Sveti Josemaría, Razmatranje, 25.
prosinca 1973.

[2] Usp. Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica, II-II, q. 180, a. 3; a. 6.

[3] Usp. Katekizam Katoličke Crkve,
no. 2713.

[4] Sveti Josemaría, citat iz Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

[5] Katekizam Katoličke Crkve, no.
2713.

[6] Sveti Josemaría, citat iz Salvador
Bernal, p. 357.

[7] Papa Franjo, Audijencija, 16. rujna
2020.

[8] Usp. Sveti Grgur Veliki, Homilije na
Ezekiela, II, 5,9.

[9] Sveti Josemaría, Put, no. 304.



[10] Sveti Peter Alcantara, O molitvi i
meditaciji, XII, 6

[11] Sveti Josemaría, Put, no. 368.

[12] Sveta Faustina Kowalska, Dnevnik,
no. 147.

Pablo Edo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-

gledanja/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (IX): Sudjelovanje u Božanskom načinu gledanja

