opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (IX):
Sudjelovanje u
BoZanskom nacinu
gledanja

Neke vrline koje nam mogu
pomodi biti kontemplativne
duse usred naSih obi¢nih

svakodnevnih aktivnosti. Novi
Clanak u seriji o vrlinama.

17.02.2022.

Mnogi filozofi, znanstvenici i
umjetnici su kontemplaciju definirali



kao umjetnost promatranja svijeta s
pozornoscu i ljubavlju. Otkrivanje
bogatstva istine i ljepote u svemu Sto
postoji, Cak i tamo gdje to ne
oCekujemo; odustajanje od Zelje da
kontroliramo sve kako bismo cijenili
ono Sto nam je blizu, posebno male
stvari. Ali zaSto se kontemplacija
ponekad moze Ciniti tako
kompliciranom, ako je jednostavno
rijeC o promatranju svijeta s paznjom
i ljubavlju? Zeljni smo nauciti kako
biti kontemplativni jer, dok sve
stvorene stvarnosti zasluZuju nasu
kontemplaciju, jo$ viSe zasluZuju
njezin Stvoritelj, Cija se beskrajna
ljepota ogleda u ¢udima oko nas.

Stvoreni smo od Boga za
kontemplaciju. Ovu sposobnost cemo
do kraja moci ostvariti tek u
sljedec¢em Zivotu, kada ¢emo
Stvoritelja vidjeti licem u lice i, u
Njemu, jasno razumjeti i radovati se
svim stvorenjima. No, kako nas sveti
Josemaria podsjeca, pozvani smo cak



1sada, u svakom trenutku, svaki dan,
»,vidjeti Boga u svemu zemaljskom: u
ljudima, u dogadajima, u velikim
stvarima i u onome Sto nam se ¢ini
malenim, u onome $to nam je drago i
u onome Sto smatramo bolnim.”[1]
Zelimo sve u svom Zivotu pretvoriti u
hvalu, zahvalu, odstetu i molbu. NaSe
se razmiSljanje o Bogu ne odvija
unato¢ svakodnevnoj guzvi, nego
upravo po njoj, pronalazeci Ga u
svemu oko nas.

Sveti Toma Akvinski definirao je
kontemplaciju kao “jednostavnu
intuiciju istine koja proizlazi iz
ljubavi.”[2] To je naCin gledanja na
stvarnost koji ne ovisi o u€enju ili
vjeStinama. Dostupan je svima, u
svakom trenutku, jer proizlazi iz
ljubavi koju nam Bog daje da vodi
na$ nacin gledanja. Svi sveci, tako
razliciti jedni od drugih, i uceni i
neuceni, ukljuceni u tako veliku
raznolikost zadataka, vidjeli su kako
ta bliskost sa Stvoriteljem raste u



njihovim vlastitim Zivotima. Stoga je
mozda prvo Sto bismo trebali imati
na umu ono $to nam kaze Katekizam
Katolicke Crkve: da je kontemplacija
dar.[3] To nije nesto Sto moZemo
postic¢i samo svojom snagom volje,
planovima ili strategijama. Umjesto
toga, trebamo se otvoriti BoZjem
daru i pripremiti se da ga primimo. A
to podrazumijeva kultiviranje
odredenih vrlina koje pripremaju
teren.

Hrabrost da otvorimo vrata

»,EVO0, na vratima stojim i kucam;*,
govori Gospodin. “poslusa li tko glas
moj i otvori mi vrata, unici ¢u k
njemu i vecerati s njim i on sa
mnom* (Otk 3,20). U bocnoj kapeli u
Keble Collegeu na Sveucilistu Oxford
nalazi se poznata slika pod naslovom
“Svjetlo svijeta” koja prikazuje ovu
scenu iz Apokalipse. Isus je odjeven
kao kralj, s fenjerom koji donosi
svjetlo u kucu, dok njezno kuca na



vrata. Na tlu ispred vrata izrastao je
korov jer su vrata dugo bila
zatvorena.

Kako bi nam dao dar
kontemplativnog Zivota, nas
Gospodin trazi od nas da svaki dan
otvaramo vrata svoga srca. Reakcija
Adama i Eve, naSih praroditelja,
nakon gubitka nevinosti, bila je
upravo suprotna. Sakrili su se i
“zatvorili vrata” Bogu kako bi izbjegli
njegov pogled. I svi njihovi potomci
zadrzavaju tu tendenciju. To moze
ukljucivati neutemeljeni strah od
onoga Sto On moze traziti od nas,
strah od osjecaja ovisnosti,
nesigurnost zbog kratkoro¢nog
gubitka kontrole nad nasim Zivotima.
Ili mozda jednostavno preferiramo
ugodnu inerciju koja nas udaljava od
duhovnih dobara, kako bismo
izbjegli napor koji je ukljucen u
pripremu za primanje Bozjeg dara.



“Scena u Betlehemu ponavlja se, na
neki nacin, svaki dan. MoZda smo —
ne usnama vec djelima — rekli: non
est locus in diversorio, u mom srcu
nema gostionice za tebe. O Gospode,
oprosti mi!”[4] Osim drugih prepreka
koje nam se ponekad mogu Ciniti
vaznijim (nedostatak vremena,
suhoca, rastresenost ili nasa vlastita
nedostojnost), ova cudna sumnja u
Boga Cesto je korov koji treba biti
iskorijenjen kako bismo otvorili
vrata naseg srca i tako mogli
sudjelovati u nacinu gledanja naSeg
Stvoritelja.

Poniznost i odvojenost kako bismo
mogli biti kontemplativni

»~<Kontemplativna molitva... je dar,
milost; moZe se prihvatiti samo u
poniznosti i siromastvu.“[5] To
ukljucuje, prije svega, tezak zadatak
mirnog prihvacanja istine o sebi i
drugima. Ne mozZemo se pripremiti
da primimo dar promatranja svijeta



kao $to to €ini Bog ako stalno
stavljamo maske, ili ako ih
izmiSljamo za druge ili deformiramo
stvarnost vlastitim imaginarnim
kreacijama. Isusov jezik je uvijek
jednostavan i dubok. On stvari gleda
onakve kakve jesu, uvijek s
milosrdem, dok mi sami ¢esto
postajemo komplicirani i povrsni, s
ponosom ocjenjujuci one oko sebe.

“Kad bi znala dar Bozji i tko je onaj
koji ti veli: "Daj mi piti*” (Iv 4,10),
Isus govori Samarijanki. I pita
apostola Filipa: "toliko sam vremena
s vama ijos me ne poznas?" (Iv 14,9).
Poniznost nas navodi da priznamo
koliko malo znamo o nasem
Gospodinu i njegovom nacinu
vladanja u svijetu. “Nakon pedeset
godina joS uvijek sam poput djeteta
koje brblja: pocinje i pocCinje iznova”,
[6] rekao je sveti Josemaria u svojoj
molitvi, neposredno prije odlaska u
raj. Prevladavajuci nasu sklonost
nastojanju zavladati svima uz



oskudno svjetlo vlastitih kriterija,
Bog ¢e nam moci otkriti ono Sto je
skriveno od mudrih i u€enih (usp. Mt
11,25).

Stovise, da bismo bili kontemplativni,
moramo Koristiti zemaljska dobra na
nacin da nam pomazu postic¢i vjecna
dobra, a ne obrnuto. Srce odvojeno
od materijalnih dobara otvoreno je
za duhovne stvarnosti; brzo polijece
prema Bogu, prima darove milosti.
Isus, Stvoritelj 1 Gospodar svijeta,
Zivio je odvojen od materijalnih
dobara u skromnom selu. Zimi mu je
bilo hladno, ljeti vruce, imao je malo
materijalnih dobara i dobro se o
njima brinuo. Ukratko, trebamo
nastojati osigurati da CeZnja u naSem
srcu koju samo Bog zasluZuje ne
bude stavljena u zemaljska dobra.

Dok duh siromastva potice
kontemplaciju, vrijedi i obrnuto, jer
oni hrane jedno drugo. “Kada
razmatramo”, rekao je papa Franjo,



“otkrivamo u drugima i u prirodi
nesto mnogo vece od njihove
korisnosti... Kao $to su mnogi
duhovni ucitelji u¢ili, nebo, zemlja,
more i svako stvorenje posjeduju
misti¢nu sposobnost da nas vrate
Stvoritelju i zajedniStvu s
kreacijom... Oni koji razmiS$ljaju na
taj nacin dozivljavaju osjecaj Cudenja
ne samo prema onome Sto vide, nego
ijer osjecaju da su sastavni dio ove
ljepote; a takoder se osjecaju pozvani
da ga Cuvaju i Stite.”[7] SuocCeni s
stavom da Zelimo zahvatiti sve za
sebe, trebamo njegovati stav Cudenja
1 brige: tako Bog gleda na svijet, s
ljubavlju razmisljajuci o njegovoj
kreaciji.

TraZeci ,blaZzenu samocu“ koja je
potrebna za molitvu

More je dom mnogim ¢udima koja se
ne vide s obale: koralji, biljke, ribe, u
beskrajnoj raznolikosti oblika i boja;
u njegovim dubinama su Skoljke,



biseri, pa ¢ak i potopljeno blago.
PokuSavajuci dobiti pristup tim
cudima, ronioci nose pojas s olovnim
utezima kako bi se suprotstavili
sklonosti tijela da se izdigne na
povrsinu. Sli¢no, svima nam je
potrebna “unutarnja teZina” kako
bismo zaronili duboko u more
promisljanja o Bogu, trazeci zastitu
od povrsnosti i distrakcija.

Kako bi promisljao o nevidljivoj
BoZjoj prirodi, sveti Grgur Veliki je
rekao da je prvi korak nauciti kako se
sabrati.[8] Evandelja nam pokazuju
da Isus Cesto moli na tihom i
osamljenom mjestu. Ako je Sin Bozji
osjecao potrebu da bude sam sa
svojim Ocem, koliko bismo mi to vise
trebati. Moramo izgubiti strah koji bi
tiSina mogla proizvesti u nama i
potraZziti "onu blagoslovljenu samocu
koja vam je toliko potrebna da
odrzite svoj unutarnji zivot."[9]



U 16. stoljecu Spanjolski brac¢ni par
zamolio je svetog Petra od Alcantare
da ih nauci moliti. Medu svojim
preporukama, kastiljski mistik je
rekao da “ako je vrijeme za molitvu
kratko, sve se troSi na smirivanje
maste i smirivanje srca. A kad je
necije srce konac¢no u stanju mira,
molitva zavrSava upravo onda kada
je najpotrebnija.”[10] Stoga je uvijek
dobro provoditi naSe prakse
poboznosti bez Zurbe, odvajajuci
dovoljno vremena da ne stignemo s
“nasim osjetilima budnim, a naSom
dusom uspavanom.”[11]

Dijeta kako bismo mogli uzivati
nas svakodnevni Zivot

Tehnologija nam nudi brz pristup
neogranicenoj koli¢ini informacija i
gotovo trenutnu komunikaciju.
Dobro znamo da te prednosti, ako
nismo oprezni, lako mogu postati losi
suputnik za nas dijalog s Bogom. Ako
nasa osjetila postanu uskladena



samo s tim brzim podrazajima, kada
trebamo poduzeti neki drugi zadatak
koji zahtijeva viSe odmora i paznje,
lako bismo mogli zapasti u
rastresenost. Mogli bismo pasti u
potrebu za gotovo stalnim poticajima
koji izazivaju zanimanje 1 uzbudenje,
1 propustiti cijeniti bogatstvo obi¢ne
stvarnosti oko nas, gotovo nesvjesno
bjeZedi od nje. Ovaj stav moZe
utjecati i na druge. Kako je rekla
sveta Faustina Kowalska, “manje
pribrane duse Zele da i drugi budu
poput njih, jer su za njih stalni izvor
griznje savjesti.”[12]

Kako bismo se bolje pripremili za
molitvu, zdrava “digitalna prehrana”
moZe biti od pomoci: odluciti biti bez
elektronickih uredaja u odredeno
doba dana; ucenje spokojnog
promisljanja ljepote krajolika ili
umjetnickog djela; paZljivo Citanje
dobre knjige... Ove aktivnosti
zahtijevaju odredeni napor
koncentracije naSe maste i uma. Ali



zauzvrat nude nagradu dubljeg
sagledavanja svijeta oko nas; oni
oplemenjuju nas nacin gledanja kako
bismo kao dar mogli primiti sve
dublje sudjelovanje u BoZjem nacinu
gledanja.

Ali ne bismo smjeli dopustiti da se na
tom putu obeshrabrimo. Ono Sto
Bogu najviSe godi u naSem vremenu
molitve je naSa dobra volja da ga
pratimo, nasSa jednostavna prisutnost
i drustvo, poput malog djeteta sa
svojim roditeljima. Pospjesujuci ovaj
sinovski stav, pronaci cemo snagu
potrebnu da ne postanemo nemirni
kada se Cini da je naSa molitva
obiljeZena tiSinom i samocom.
Nijedan izvor koji koristimo za nasSu
molitvu ne moZe zamijeniti iskrenu
Zelju da se priblizimo Bogu kao
prijatelju, slobodnu odluku da mu
kaZemo “volim te”, Sto nitko drugi ne
moZe reci umjesto nas.



™ Sveti Josemaria, Razmatranje, 25.
prosinca 1973.

1 Usp. Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologica, 1111, q. 180, a. 3; a. 6.

B Usp. Katekizam Katolicke Crkve,
no. 2713.

! Sveti Josemaria, citat iz Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

51 Katekizam Katolicke Crkve, no.
2713.

® Sveti Josemaria, citat iz Salvador
Bernal, p. 357.

"' papa Franjo, Audijencija, 16. rujna
2020.

81 Usp. Sveti Grgur Veliki, Homilije na
Ezekiela, 11, 5,9.

) Sveti Josemaria, Put, no. 304.



191 Syeti Peter Alcantara, O molitvi i
meditaciji, XII, 6

1 Syeti Josemaria, Put, no. 368.

2] Syeta Faustina Kowalska, Dnevnik,
no. 147.

Pablo Edo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-
gledanja/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ix-sudjelovanje-u-bozanskom-nacinu-gledanja/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (IX): Sudjelovanje u Božanskom načinu gledanja

