
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (IV): Mi -
„stanište” vrlina

„Veze koje stvaramo s drugima
često su snaga koja hrani naš
osobni rast.” Novi članak iz
serije o ljudskim vrlinama.

4.09.2021.

Bog ne živi sam. On je obitelj,
Trojstvo osoba ujedinjeno ljubavlju –
neiscrpnim izvorom života, vrelom
neprestanog sebedarja i
komunikacije. Svaka božanska osoba
živi slobodno i potpuno za druge,



gledajući druge, u radosnoj ovisnosti.
Naš je Bog, kako je rekao Benedikt
XVI., „Biti-za (Otac), Biti-od (Sin) i 
Biti-s (Duh Sveti).”[1]Ta ista struktura
blista u svemu što je proizašlo iz
Njegove ruke. Na poseban način u
ljudskom biću. Trojstveni život
ugraviran je u dubinu našega bića.
Naše postojanje je autentično ljudsko
i autentično božansko, ako se razvija
prema trojstvenim koordinatama
zajedništva: od Boga i od drugih;s
Bogom is drugima; za Boga i za
druge.

Hodač po užetu

Sve kreposti, pa i one najmanje i
naizgled najbeznačajnije, ciljaju k
rastu u zajedništvu s drugima. Istina
je da, u mjeri u kojoj nam pružaju
svladavanje pojedinih aspekata
našeg postojanja kao osobe, vrline
(od lat. virtus, snaga) nas osnažuju.
Isprepletenost jednih s drugima čini
nas više istinskijima. Ipak, njihova



svrha nije individualno savršenstvo
jer sreća nikada nije izoliran „put”.
Vrline nam omogućuju „izraziti
ljubav: ljubav kojom ljudska osoba
postaje dar i, po tom daru, ispunjava
smisao njegovog i njezinog
postojanja.”[2] Autentična vrlina nije
postignuta izvan ili unatoč drugima.
Put je upravo suprotan: rasti u
slobodi prema drugima – slobodi
koja nam omogućuje predati se, dati
sebe drugima oko nas. Na posljetku,
vrlina se sastoji u posjedovanju sebe
kako bismo dali sebe. To je njezina
istinska snaga, njezina istinska moć.

Možemo zamisliti hodača po užetu
kako prelazi na visokoj žici dok ga
publika gleda sa strepnjom. Dan za
danom prelazi istu rutu, od jedne
strane žice do druge. Njegov život je i
odvažnost i oprez; boji se pada, ali
uživa u visini i riziku. Nastojeći
prevladati svoje granice, njegov cilj
zahtjeva naporan trening. Treba
vještinu stečenu prevladavanjem



vrtoglavice dan za danom,
ponavljajući vježbu s vremena na
vrijeme.

Slično, kako bismo postali kreposne
osobe – uredne i zahvalne, na
primjer – trebat ćemo prevladati
otpor s vremenom i treningom. Koja
je naša motivacija da pokušamo
staviti stvari na ispravno mjesto ili
da nekome ljubazno zahvalimo?
Samo ako znamo da nas netko koga
volimo čeka na kraju žice, biti će
vrijedno preuzimanja rizika od pada.
Naš cilj nije samo postići osobni
sklad ili savršenstvo. Stoga sve vrline
imaju kao svoj horizont otvorenost
za druge. One su osobne i,
istovremeno, gaje zajedništvo s
drugima i učvršćuju naše veze s
njima.

Biti-od: dar ovisnosti od drugima

Neke knjige samopomoći nude
ključeve života u miru sa sobom i
poistovjećuju sreću s ispunjenim i



neovisnim životom – kao da je
ovisnost o drugima prepreka
osobnom razvoju. Ali ako ponovo
pogledamo Trojstvo, shvaćamo da to
nije istina. Bog Sin izlazi od Oca i
prima cijelo svoje biće od Njega. To
sinovstvo vodi Isusa da uvijek
radosno izvrši Očevu volju (usp. Iv 4,
34). Analogno tome, kao Božja
stvorenja (i još više ako smo primili
krštenje koje nas pritjelovljuje
Isusovom životu), naše postojanje
ima sinovski karakter. Nismo sebi
dali život. Došli smo na svijet po
drugim osobama koje nas nisu
poznavale kao sad. I ovaj odnos
sinovstva – djece Božje i djece naših
roditelja – daje na vrijednosti svim
drugim ljudskim odnosima u našem
životu. Mi smo sinovi i kćeri, braća i
sestre, mi smo obitelj.

Tako u najdubljoj jezgri ljudske
osobe nalazimo radikalnu ovisnost.
Naše postojanje odvija se od Drugoga
i od drugih. Ova stvarnost posebno je



vidljiva kada razmatramo bračnu
ljubav koja zahtjeva živjeti potpuno
sjedinjeni s drugom osobom i
„ovisiti” potpuno o međusobnoj
naklonosti da jedno ne može živjeti
bez drugoga. Stoga trebati druge ne
guši našu slobodu; naprotiv, to nas
oplemenjuje i vodi do potpunije
radosti. Shvaćajući da smo primili
ljubav i da je možemo uzvratiti,
ispunjava naš život smislom.

Nadalje, vrline se mogu steći u
ambijentu odnosa: njihovo „stanište”
smo „mi.” Naše unutarnje sklonosti
obrazuju se u kontaktu s drugima. To
je ono što roditelji čine kada uče
djecu kako da se ponašaju: „Sine, nisi
li zahvalan za ono što si
primio?” „Sine, trebaš staviti stvari
na pravo mjesto.” Zahvalni smo za
savjet koji primamo, zahvaljujući
razgovorima koji nam osvjetljavaju
naš razum s čvrstim principima.
Principima koji, kada oblikuju naš
život, odgajaju vrline i olakšavaju



razumjeti što je dobro i kako ga
postići.

U tom procesu, primjer ljudi oko nas
je važan izvor učenja. Kreposna
atmosfera u obitelji ili na radnom
mjestu je rasadnik vrlina. Nažalost,
suprotnost je također slučaj: gdje nije
učinjen nikakav napor kako bi se
stvorila zdrava atmosfera, teže je
izrasti u čovjeka. Dom u kojem se
izbjegava prekomjernost uči djecu
umjerenosti; majka koja brine za
detalje uči djecu vrijednosti malih
stvari. Ista stvar se događa među
prijateljima, suradnicima i u svakoj
ljudskoj zajednici. Dio je naše
evangelizacijske misije da stvorimo
oko nas okružje koje će pomoći
ljudima otkriti taj put i rasti na tom
putu. To je ono što Crkva čini kada
prezentira živote svetaca kao uzor za
nas. Nama se ne prezentira teorija,
nego vrline utjelovljene u određenoj
osobi; tako vidimo da je stvarno



moguće dopustiti Bogu i drugima da
uđu u naš život.

Biti-s: radost pratiti druge

Duh Sveti, koji izlazi od Oca i Sina, je
Ljubav podijeljena i poslana da bude
s nama.[3] On je „neiscrpan izvor
Božjeg života u nama,”[4] života koji
se odvija samo kao zajedništvo
osoba. Uistinu, mi, muškarci i žene,
ne živimo samo: mi živimo s. Naše
postojanje je biti-s onima oko nas.
Život je samo tamo gdje je
zajedništvo. Veze koje stvaramo s
drugima često su snaga koja hrani
naš osobni rast.

Iako neki načini razmišljanja i
življenja našeg doba drže za uzor
neovisnu i, u određenom smislu,
samodostatnu osobu, Riječ Božja
govori nam da nismo brodolomci koji
preživljavaju u izolaciji, već ljudi koji
su konstantno potrebni drugih. Sveti
Pavao podsjeća Korinćane da su svi
dio iste cjeline: Vi ste tijelo Kristovo i,



pojedinačno, udovi (1 Kor 12, 27).
Međusobno smo povezani snažnim
nitima milosti i ljubavi, kao i s onima
koji su otišli prije nas i s onima koji
će nas pratiti na putu k Bogu. Kao što
kaže Katekizam Crkve: „I najmanji
čin koji vršimo u ljubavi donosi
korist svima, po toj solidarnosti sa
svim ljudima, živima ili mrtvima,
koja se temelji na općinstvu
svetih.”[5]. Biti ćemo bolje osobe u
mjeri u kojoj pomažemo jedni
drugima, oviseći o drugima i prateći
druge.

Nismo sami u našem naporu za
stjecanjem vrlina. Sveti Josemaría je
rekao: „Na neki način uvijek ili
pomažemo ili ometamo jedni druge.
Svi smo mi karike u istom lancu.”[6]
Naš život je platno satkano od
odnosa i susreta, biti-s drugima:
„Snaga ljubavi! - Vaša obostrana
slabost također je potpora koja vas
drži uspravnima u ispunjavanju
dužnosti ako živite svoje



blagoslovljeno bratstvo: kao što se
međusobno podupiru igraće karte
oslanjajući se jedna na drugu.”[7]

Osjetiti bliskost ljudi koji nam
pružaju svoju podršku, i koje mi
podržavamo zauzvrat, izvor je
radosti. Pratiti druge i biti praćen od
drugih obilježje je istinskog
kršćanskog postojanja. Prisjetimo se
učenika iz Emausa. Da nisu sreli tog
misterioznog Putnika koji im je
otvorio oči, ostali bi zarobljeni u
svojoj zbunjenosti (usp. Lk 24, 13-17).
Imati ljude blizu nas koji su spremni
ohrabriti i podignuti nas kada
padnemo, poticaj je da nastavimo ići
naprijed. Kada pomognemo drugima
ostvariti najbolju verziju sebe,
činimo isto što je Isus učinio dvojici
učenika napuštajući Jeruzalem. Kada
smo okruženi ljudima koji nas vole i
kojima vjerujemo, lakše nam je rasti.

Sve vrline imaju karakter odnosa,
čak i one koje se čine



najindividualnije. Stožerna krepost
umjerenosti, primjerice, također nas
usmjerava prema drugima, budući
da nam omogućuje podijeliti dobro
koje smo otkrili. Vrline otvaraju
vrata velikodušnom susretu s
drugima i olakšavaju naše sebedarje
njima. Nitko ne može biti krepostan i
zatvoren u sebe: to bi bio samo
privid vrline. „Nijedna vrlina
dostojna svog imena ne može gajiti
sebičnost. Svaka vrlina nužno čini
dobro našoj duši i dobro onima oko
nas.”[8]

Biti-za: radost služenja drugima

Otac je izvor trojstvenog života. Sve u
Njemu je dar Sinu, punina koja
slobodno daje sve što On ima, s
ljubavlju koja je oboje, očinska i
majčinska (usp. Mt 23, 37; Ps 131, 2).
To božansko očinstvo izvor je svakog
očinstva (usp. Ef 3,15), dar kojeg Bog
povjerava svakome od nas kako
bismo i mi mogli biti izvor života za



druge. Svi smo pozvani biti očevi i
majke: učenik je „sin” svog učitelja;
prijatelj je „otac” i „sin” svog
prijatelja, itd. Svi smo sinovi i kćeri i,
istovremeno, postajemo zrele osobe
u mjeri u kojoj pripremamo sebe biti
očevi i majke, svatko u skladu s
njegovim ili njezinim osobnim
pozivom.

Svaka osoba istinski pronađe sebe
tek kada pobjegne iz
samozatvorenosti i daruje sebe
drugima. Drugi vatikanski koncil
iznova naglašava, kao da ponavlja
poruku posebno prigodnu za naše
vrijeme, da „čovjek može potpuno
naći sebe jedino po iskrenom
darivanju samoga sebe.”[9] Samo
smo tada istinski sretni. „Darivati
sebe drugima je tako djelotvorno da
Bog to nagrađuje poniznošću
ispunjenom radošću.”[10] Ta radost 
biti-za druge prelijeva se u specifična
djela sebedarja, služenja i
razumijevanja. Imamo mnoge prilike



svakog dana: kada smo brzi u
pružanju usluge nekome, kada s
milosrđem sudimo ponašanja drugih,
kada smo osoba na koju se drugi
uvijek mogu osloniti u svojim
potrebama... Tako su živjeli prvi
kršćani, koji su toliko iznenadili
pogane da su uzviknuli: „Gledaj kako
se ljube... gledaj kako su spremni
umrijeti jedan za drugoga.”[11]

Marija se također marljivo brinula za
one oko sebe, s potpunim
samozaboravom. Naša Gospa pazila
je na Elizabetu u posljednjoj fazi
njezine trudnoće; u Kani je zabrinuta
za sretan za sretan ishod vjenčanja;
na Kalvariji prati svog Sina s velikim
spokojem usred svekolike patnje. U
Mariji „nalazimo sigurnost, a također
i snagu kako bismo i dalje nosili
utjehu njezina Sina onima kojima je
to potrebno.”[12] Sva milost i vrlina
Kristove Majke spontano je
usmjerena prema drugima jer, za
one koji žele slijediti Isusa, nema



dobra koje nije preobraženo u dobro
svih.

Jose Manuel Antuña

[1]Joseph Ratzinger, Vjera-istina-
tolerancija: kršćanstvo i svjetske
religije.

[2]Sveti Ivan Pavao II., Audijencija,
16. siječnja 2021.

[3]Rikard od Svetog Viktora, De
Trinitate, III, 2-4.

[4]Papa Franjo, Opća audijencija, 8.
svibnja 2013.

[5]Katekizam Katoličke Crkve, br.
953.

[6]Sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
76.

[7]Sveti Josemaría, Put, br. 462.



[8]Prijatelji Božji, br. 76.

[9]Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et spes, br. 24.

[10]Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
591.

[11]Tertulijan, Apologeticum, 39,
1-18.

[12]Monsignor Fernando Ocaríz, 
Pismo, 29. travnja 2020.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-

iv-mi-staniste-vrlina/ (11.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iv-mi-staniste-vrlina/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iv-mi-staniste-vrlina/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iv-mi-staniste-vrlina/

	​Vrlo ljudski, vrlo božanski (IV): Mi - „stanište” vrlina

