
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (III): S
Kristovim
osjećajima

U ovom trećem članku
istražujemo srž ljudskih vrlina:
što su one, kako vode naše
osjećaje i zašto nas čine
slobodnijima.

27.08.2021.

Isusu je postavljeno nekoliko pitanja
od ljudi koji su ga pokušali skrenuti
od onoga što je pričao. Naš Gospodin
im odgovara jednom po jednom, ne



postajući nestrpljiv. Napokon mu
priđe pisar, iznenađen svime što je
čuo. Impresioniran je Učiteljevim
naukom i postavlja javno pitanje koje
ga već dugo muči: Što je najvažnije u
životu? Naviknut na pedantno
ispunjavanje i najmanjeg propisa
zakona, ponekad se nađe zbunjen
oko onoga što je bitno među svime
što čini. Stoga postavlja ovo pitanje:
Koja je zapovijed prva od sviju? (Mk
12,28). Isus želi razmrsiti čvorove u
srcu ovog čovjeka koji iskreno traži
sreću. Odgovara riječima iz Svetog
pisma prikladnim za zaljubljene:
ljubi Gospodina Boga svojega iz
svega srca svojega, i iz sve duše
svoje, i iz svega uma svoga, i iz sve
snage svoje! (Mk 12,30).

Isus želi da shvatimo da se život onih
koji vjeruju u Boga „ne može svesti
na tjeskobnu i prisilnu poslušnost,
već mora imati ljubav kao izvor.“ [1]
Da volimo cijelim srcem, umom,
dušom i snagom. Ali kako to možemo



učiniti? Sveti Pavao Filipljanima
ukazuje na put kada im kaže da
među sobom imaju iste osjećaje
kakve je imao Krist (usp. Fil 2,5).
Moramo poticati iste osjećaje i
reakcije na sve, na sve ljude i
situacije s kojima se susrećemo, a
koje vidimo u Isusu. U osjećajima
Kristova srca pronalazimo način za
prevladavanje unutarnjih podjela
koje prijete stabilnosti ljudske
ljubavi. Ako, osim slijeđenja primjera
i riječi našega Gospodina, nastojimo
osjećati se kao i on, naći ćemo
jednostavnost i sreću za kojima je
pisar čeznuo.

Važnost unutrašnjeg svijeta

Katekizam Katoličke crkve govori
nam da su naši osjećaji (ili „strasti“,
kako ih ponekad nazivaju) „prirodne
sastavnice ljudske psihe; oni čine
prolaz i osiguravaju vezu između
života osjetila i života duha.“ [2]
Osjećaji ili emocije dio su svačijeg



života, pa su stoga bili i dio Kristova
života. Znamo da je Isus plakao na
grobu svog prijatelja Lazara (usp. Iv
11,35) i da je snažno reagirao
ugledavši mjenjače koji su
jeruzalemski hram pretvorili u
tržnicu (usp. Iv 2,13-17 ). Također
vidimo kako je bio ispunjen radošću
kad su oni jednostavna srca
prihvatili Evanđelje (usp. Mt 11,25).

Da bismo bolje razumjeli svijet svoje
afektivnosti i osjećaja, prvo moramo
razlikovati svoje postupke i svoje
osjećaje ili strasti. Drugim riječima,
ono što radimo i ono što nam se
'događa'. Kažemo da djelujemo kad
nešto planiramo i radimo
samoinicijativno; na primjer, kada
odlučimo studirati ili posjetiti
bolesnog prijatelja. Ali u drugim nas
slučajevima može iznenaditi
nepredvidiva reakcija na situaciju:
bijes zbog riječi koje smatramo
uvredljivima; tuga zbog neočekivane
smrti voljene osobe; ili zavist za



nečim vrijednim što bismo željeli
posjedovati. Te unutarnje reakcije
koje se javljaju bez da smo ih odlučili
pustiti nazivaju se osjećajima ili
strastima.

Upravo zato što svoje osjećaje nismo
odabrali mi sami, oni sami po sebi ne
predstavljaju zaslugu ili grijeh. To,
međutim, ne znači da su oni uvijek
neutralni, budući da su „moralno
kvalificirani u onoj mjeri u kojoj
učinkovito koriste razum i volju.“ [3]
Odnosno u mjeri u kojoj se za njima
aktivno teži ili pristaje. Spontanost s
kojom se javljaju u nama ne znači da
su oni nevažni za kršćanski život.
Zapravo je slučaj upravo suprotan:
naši osjećaji i emocije uključuju
preliminarnu prosudbu događaja
koji ih je iznjedrio i sugerira daljnji
postupak. I možemo ih postupno
oblikovati da se sve potpunije
prilagode onome što stvarno želimo.



Primjerice, kada smo suočeni s
događajem koji nam se predstavlja
kao dobar, može se pojaviti emocija
poput radosti ili entuzijazma koja,
pak, sugerira radnje poput pljeskanja
ili približavanja osobi. Suprotno
tome, kad se suočimo s događajem
koji nam se predstavlja kao loš, može
se pojaviti osjećaj bijesa ili tuge što,
pak, sugerira radnje poput
zamjeranja ili udaljavanja od
nekoga. Prirodno, postoje trenuci
kada situaciji ne treba pljeskati,
unatoč činjenici da je preliminarna
prosudba naših osjećaja pozitivna; ili
će također biti trenutaka kada
vidimo povredu gdje je nema, i bilo
bi pogrešno reagirati s prijekorom.
Stoga možemo reći da, kada naše
emocije uključuju ispravni sud, one
pomažu u našem kršćanskom životu,
jer pomažu činiti ono što je dobro
spontanije; za razliku od toga, kad
naši osjećaji proizlaze iz krive
prosudbe, oni su prepreka za
činjenje onoga što je uistinu dobro.



Naravno, netko tko doživljava
osjećaje temeljene na pogrešnoj
percepciji stvarnosti i dalje može
dobro djelovati, snažno se opirući
tom osjećaju. Ali ne možemo cijeli
život ići uzbrdo, neprestano se boreći
protiv napada loših osjećaja, radeći
ono što ne želimo ili uvijek odbijajući
ono prema čemu nas naše emocije
naginju. Trajna borba protiv vlastitih
osjećaja lako može dovesti do
malodušja ili iscrpljenosti. Ako ne
uspijemo educirati ovaj naš
unutarnji svijet, na kraju će biti teško
razlučiti što je dobro od onoga što je
loše, jer je um zatamnjen i postaje
lako prepustiti se osjećajima upravo
onakvima kakvi se pojavljuju, bez da
ih procijenimo.

Educiranje naših osjećaja

„Obrazovati znači uvesti osobu u
život, a veličina života je pokretanje
procesa. Učiti mlade ljude da
pokreću procese i da ne zauzimaju



prostor!“ [4] Tako je svojedobno Papa
odgovorio učitelju na sastanku s
obrazovnom zajednicom škole. Ova
se preporuka odnosi i na formiranje
naših osjećaja, koje nije usmjereno
samo na kontrolu loših osjećaja ili
blokiranje određenog ponašanja, već
na oblikovanje, malo po malo, svijeta
naših emocija, tako da pokreti koji
spontano nastaju u nama pomognu
da ono što je dobro učinimo brzo i
prirodno. Obrazovati svoje osjećaje
znači započeti proces koji će nas
dovesti do toga da bolje prihvatimo
Božju milost, a time se poistovjetimo
s Isusom. Postavljanje reda u našim
osjećajima omogućuje nam da
volimo činiti ono što je dobro - tako
da se ono što 'želimo napraviti'
gotovo uvijek podudara s onim što
godi Bogu.

Da bismo educirali svoje osjećaje
moramo ih razumjeti i znati zašto se
javljaju. Stvoreni smo s prirodnom
sklonošću prema onome što je dobro



za nas: instinkt za preživljavanjem,
seksualna sklonost, želja za znanjem,
potreba za radom i prijateljima,
razumna potreba za priznanjem i
poštovanjem od strane onih oko nas,
potraga za transcendentnim smislom
život... Sve ove prirodne sklonosti
poput su sile koja izvire iz nas u
potrazi za onim što uistinu trebamo.
Kada su te tendencije zadovoljene,
stvara se pozitivna unutarnja
rezonancija, što je osjećaj radosti,
zahvalnosti ili spokoja. Ali kad su one
frustrirane, može se pojaviti
negativan osjećaj bijesa, zbunjenosti
ili pesimizma.

Međutim, postoje dva čimbenika koji
iskrivljuju svijet naših osjećaja i
ometaju skladno funkcioniranje naše
duše. Prva je poremećaj koji je grijeh
stvorio u našim tendencijama. Krist
je za nas izborio milost opravdanja
koja nam vraća Božje prijateljstvo, ali
naše su želje i dalje podložne neredu
i treba ih malo po malo ispravljati.



Drugi se čimbenik razlikuje od jedne
osobe do druge, ovisno o stečenom
obrazovanju, socijalnom okruženju i
osobnim grijesima - što sve s
vremenom može deformirati naše
tendencije. Da bismo ispravili ovaj
poremećaj i spriječili pojavu štetnih
osjećaja, moramo voditi najdublji sloj
svoje osobnosti i poredati ga prema
onome što je uistinu dobro. A to se
postiže vrlinama.

Što su vrline

Početkom 14. stoljeća Giotto je
naslikao freske u unutrašnjosti
kapele u Padovi koje se danas smatra
jednim od najvažnijih svjetskih
umjetničkih djela. Na bočnim
stranama svaka slika prikazuje scenu
iz Isusova i Marijina života, od
Navještenja do Uzašašća. Svi se oni
konvergiraju na stražnjem zidu, koji
predstavlja kraj vremena i prizor
Posljednjeg suda, s blaženicima s
Kristove desne strane, a osuđenima s



njegove lijeve strane. Uz to, bočni
zidovi u donjem dijelu, području
najbližem gledatelju, imaju dvije
serije od sedam slika koje ne
prikazuju strogo govoreći povijest
spasenja, već personifikaciju sedam
vrlina i sedam poroka. U ovom nizu
slika, pronađenih s obje strane
našega Gospodina u veličanstvu, čini
se da je umjetnik želio predstaviti
našu ljudsku suradnju u božanskoj
povijesti: našu sposobnost da
olakšamo ili ometamo djelo milosti.

Kao što je jednom rekao sveti
Josemaría, postoji mnogo ljudi koji
„možda nisu imali priliku slušati
Božje riječi ili su ih zaboravili. Ipak,
njihova su ljudska raspoloženja
čestita, odana, suosjećajna i iskrena.
Išao bih toliko daleko da bih rekao da
je svatko tko posjeduje takve osobine
spreman biti velikodušan s Bogom,
jer ljudske vrline predstavljaju temelj
nadnaravnih vrlina.“ [5]



Ali koje su vrline? Je li to nešto što
možemo posjedovati, kao kad držimo
nešto u ruci, nosimo odijelo ili
obuvamo cipele? Da, u određenom
smislu. Naš intelekt i volja, koji su
duhovne sposobnosti, a također i
naši osjetljivi apetiti imaju
sposobnost posjedovanja. Iako nisu
materijalni predmeti, to su osobine
koje se, kad se posjeduju na stabilan
način, nazivaju dobrim navikama ili
vrlinama. Te se osobine ne vide
poput oblika i boja, ali njihova se
prisutnost lako uočava kod osobe.
Primjerice, matematičar s lakoćom
vrši operacije i proračune koje osoba
koja nije studirala matematiku ne
može niti započeti. Matematičar
posjeduje mnoštvo znanja koje je
intelektualna vrlina. Umjerena
osoba, da uzmemo drugi primjer,
jede i pije ono što je razumno bez
velikih napora jer ona „posjeduje“
moralnu vrlinu umjerenosti. Tko
nema tu naviku, moći će se ograničiti
na ono što je razumno samo uz



poteškoće i znatan napor; za razliku
od toga, onaj tko ima porok koji se
protivi umjerenosti, porok
proždrljivosti, lako će se navesti da
jede više nego što je potrebno.

Moralne vrline imaju tri temeljne
dimenzije. Prva je intelektualna:
budući da vrline moraju regulirati
reakciju, potrebno je znanje o načinu
života onome koji teži slijediti Krista.
Krepost siromaštva, na primjer,
pretpostavlja znanje o ulozi koju
materijalna dobra imaju u životu
kršćanina. Druga dimenzija vrlina je
njihova afektivna priroda: uvode se
u tendencije usmjerene prema
svakom konkretnom dobru,
modificirajući ih malo po malo i
pomažući da se njihovo spontano
kretanje prilagodi kršćanskom
načinu života. To se postiže
ponavljanjem djela koja su slobodna
- u skladu s onim što je kreposno - i
izvedena upravo zato što su dobra.
Djela koja se čine dobra, ali koja se



čine iz straha, pogodnosti ili iz
drugih razloga koji nisu povezani s
dobrim, neće pomoći da ljudske
tendencije postanu kreposne, jer
neće oblikovati našu afektivnost.
Treća dimenzija ljudskih vrlina jest
ta da one stvaraju predispoziciju za
dobro: vrli ljudi imaju posebnu
sposobnost i spretnost za
razlikovanje dobra od zla, čak i u
složenim ili nepredviđenim
situacijama.

Vrline nas oslobađaju

Predstavljajući se kao Dobri pastir,
slika koja je kod njegovih slušatelja
evocirala dolazak Mesije koji će
spasiti svoj narod, Isus kaže: Ja
dođoh da život imaju, u izobilju da ga
imaju. (Iv 10,10). Ovaj obilni i puni
život daje nam Božja milost,
potkrijepljena našom žudnjom da
otkrijemo i učinimo ono što je dobro.
Stoga nas posjedovanje ovih navika
čini slobodnijima; malo po malo čini



nas fleksibilnijim osobama koje
mogu lakše otkriti kako činiti dobro
u vrlo različitim situacijama. Vrline
nas oslobađaju jer nam omogućuju
da biramo između različitih dobara
koja su nam predstavljena. Nasuprot
tome, poroci su kruti jer generiraju
automatske reakcije kojih se teško
odreći.

Poistovjećivanje s Kristom, prema
kojem nas vodi Duh Sveti,
podrazumijeva stjecanje i
učvršćivanje vrlina koje je Isus učio: i
teoloških i moralnih. Samo smo
potonje, koji uređuju unutarnji svijet
naših osjećaja, smatrali tako važnima
za kršćanski život. Međutim izvor i
pokretačka snaga svih ovih vrlina je
dobročinstvo. Bez dobročinstva, sve
drugo bilo bi shvaćeno kao uteg koji
tlači našu slobodu. Kad iskreno
želimo živjeti za Očevu slavu kao što
je to činio Krist, tada ljubav nježno
vodi naš izbor tako da postajemo sve
sličniji Kristu. Zapovijed kojom je



Isus odgovorio na pitanje pisca -
voljeti Boga svim srcem i svom
snagom - daleko je od svake prisilne
poslušnosti. Bogu su potrebna djeca
koja su željna poduzeti radosnu
misiju, jer su njihovi osjećaji u skladu
s Kristovim.

Ángel Rodríguez Luño

(1) Franjo, Angelus, 25. listopada
2020.

(2) Katekizam Katoličke Crkve, no.
1764.

(3) Katekizam Katoličke Crkve, no.
1767.

(4) Franjo,Obraćanje, 6. travnja 2019.

(5) Sveti Josemaria, Prijatelji Božji,
no. 74.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
iii-s-kristovim-osjecajima/ (1.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iii-s-kristovim-osjecajima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iii-s-kristovim-osjecajima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iii-s-kristovim-osjecajima/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (III): S Kristovim osjećajima

