opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (IIT): S
Kristovim
osjecajima

U ovom trecem clanku
istrazujemo srz ljudskih vrlina:
Sto su one, kako vode nase
osjecaje 1 zasto nas Cine
slobodnijima.

27.08.2021.

Isusu je postavljeno nekoliko pitanja
od ljudi koji su ga pokusali skrenuti
od onoga Sto je pricao. Nas Gospodin
im odgovara jednom po jednom, ne



postajuci nestrpljiv. Napokon mu
pride pisar, iznenaden svime Sto je
¢uo. Impresioniran je UcCiteljevim
naukom i postavlja javno pitanje koje
ga ve¢ dugo muci: Sto je najvaznije u
Zivotu? Naviknut na pedantno
ispunjavanje i najmanjeg propisa
zakona, ponekad se nade zbunjen
oko onoga Sto je bitno medu svime
Sto Cini. Stoga postavlja ovo pitanje:
Koja je zapovijed prva od sviju? (Mk
12,28). Isus Zeli razmrsiti cvorove u
srcu ovog Covjeka koji iskreno trazi
srecu. Odgovara rijeCima iz Svetog
pisma prikladnim za zaljubljene:
ljubi Gospodina Boga svojega iz
svega srca svojega, i iz sve duSe
svoje, 11z svega uma svoga, 1 iz sve
snage svoje! (Mk 12,30).

Isus Zeli da shvatimo da se Zivot onih
koji vjeruju u Boga ,,ne moZe svesti
na tjeskobnu i prisilnu poslusnost,
veC mora imati ljubav kao izvor.“ [1]
Da volimo cijelim srcem, umonmn,
dusom i snagom. Ali kako to moZemo



uciniti? Sveti Pavao Filipljanima
ukazuje na put kada im kaZe da
medu sobom imaju iste osjecaje
kakve je imao Krist (usp. Fil 2,5).
Moramo poticati iste osjecaje 1
reakcije na sve, na sve ljude 1
situacije s kojima se susrecemo, a
koje vidimo u Isusu. U osjecajima
Kristova srca pronalazimo nacin za
prevladavanje unutarnjih podjela
koje prijete stabilnosti ljudske
ljubavi. Ako, osim slijedenja primjera
i rijeCi naSega Gospodina, nastojimo
osjecati se kao i on, naci ¢emo
jednostavnost i srecu za kojima je
pisar ¢eznuo.

VaZnost unutrasnjeg svijeta

Katekizam Katolicke crkve govori
nam da su nasi osjecaji (ili ,,strasti®,
kako ih ponekad nazivaju) ,,prirodne
sastavnice ljudske psihe; oni ¢ine
prolaz i osiguravaju vezu izmedu
Zivota osjetila i Zivota duha.“ [2]
Osjecaji ili emocije dio su svacijeg



Zivota, pa su stoga bili i dio Kristova
Zivota. Znamo da je Isus plakao na
grobu svog prijatelja Lazara (usp. Iv
11,35) i da je snazno reagirao
ugledavsi mjenjace koji su
jeruzalemski hram pretvorili u
trznicu (usp. Iv 2,13-17 ). Takoder
vidimo kako je bio ispunjen radoSc¢u
kad su oni jednostavna srca
prihvatili Evandelje (usp. Mt 11,25).

Da bismo bolje razumjeli svijet svoje
afektivnosti i osjecaja, prvo moramo
razlikovati svoje postupke i svoje
osjecaje ili strasti. Drugim rijecima,
ono Sto radimo i ono $to nam se
'dogada'. KaZemo da djelujemo kad
nesto planiramo i radimo
samoinicijativno; na primjer, kada
odlu¢imo studirati ili posjetiti
bolesnog prijatelja. Ali u drugim nas
slucajevima moze iznenaditi
nepredvidiva reakcija na situaciju:
bijes zbog rijeci koje smatramo
uvredljivima; tuga zbog neocekivane
smrti voljene osobe; ili zavist za



necim vrijednim $to bismo Zeljeli
posjedovati. Te unutarnje reakcije
koje se javljaju bez da smo ih odlucili
pustiti nazivaju se osjecajima ili
strastima.

Upravo zato Sto svoje osjecaje nismo
odabrali mi sami, oni sami po sebi ne
predstavljaju zaslugu ili grijeh. To,
medutim, ne znaci da su oni uvijek
neutralni, buduéi da su ,,moralno
kvalificirani u onoj mjeri u kojoj
ucinkovito koriste razum i volju.“ [3]
Odnosno u mjeri u kojoj se za njima
aktivno tezi ili pristaje. Spontanost s
kojom se javljaju u nama ne znaci da
su oni nevazni za krs¢anski Zivot.
Zapravo je slucaj upravo suprotan:
nasi osjecaji i emocije ukljucuju
preliminarnu prosudbu dogadaja
koji ih je iznjedrio i1 sugerira daljnji
postupak. I mozemo ih postupno
oblikovati da se sve potpunije
prilagode onome Sto stvarno zelimo.



Primjerice, kada smo suoceni s
dogadajem koji nam se predstavlja
kao dobar, moze se pojaviti emocija
poput radosti ili entuzijazma koja,
pak, sugerira radnje poput pljeskanja
ili priblizavanja osobi. Suprotno
tome, kad se suocimo s dogadajem
koji nam se predstavlja kao loS, moze
se pojaviti osjecaj bijesa ili tuge $to,
pak, sugerira radnje poput
zamjeranja ili udaljavanja od
nekoga. Prirodno, postoje trenuci
kada situaciji ne treba pljeskati,
unatoc Cinjenici da je preliminarna
prosudba nasih osjecaja pozitivna; ili
Ce takoder biti trenutaka kada
vidimo povredu gdje je nema, i bilo
bi pogresno reagirati s prijekorom.
Stoga mozemo reci da, kada nase
emocije ukljucuju ispravni sud, one
pomazu u naSem krscanskom Zivotu,
jer pomazu €initi ono Sto je dobro
spontanije; za razliku od toga, kad
nasi osjecaji proizlaze iz krive
prosudbe, oni su prepreka za
¢injenje onoga Sto je uistinu dobro.



Naravno, netko tko dozivljava
osjecaje temeljene na pogresnoj
percepciji stvarnosti i dalje moze
dobro djelovati, snazno se opiruci
tom osjecaju. Ali ne moZemo cijeli
Zivot i¢i uzbrdo, neprestano se boreci
protiv napada losSih osjecaja, radeci
ono Sto ne Zelimo ili uvijek odbijajuci
ono prema ¢emu nas nase emocije
naginju. Trajna borba protiv vlastitih
osjecaja lako moZe dovesti do
malodusja ili iscrpljenosti. Ako ne
uspijemo educirati ovaj nas
unutarnji svijet, na kraju Ce biti tesko
razluciti Sto je dobro od onoga Sto je
loSe, jer je um zatamnjen i postaje
lako prepustiti se osjecajima upravo
onakvima kakvi se pojavljuju, bez da
ih procijenimo.

Educiranje nasih osjecaja

,Obrazovati znaci uvesti osobu u
Zivot, a veliCina Zivota je pokretanje
procesa. UCiti mlade ljude da
pokrecu procese i da ne zauzimaju



prostor!“ [4] Tako je svojedobno Papa
odgovorio ucitelju na sastanku s
obrazovnom zajednicom Skole. Ova
se preporuka odnosi i na formiranje
nasih osjecaja, koje nije usmjereno
samo na kontrolu loSih osjecaja ili
blokiranje odredenog ponasanja, vec
na oblikovanje, malo po malo, svijeta
nasih emocija, tako da pokreti koji
spontano nastaju u nama pomognu
da ono Sto je dobro uc¢inimo brzo i
prirodno. Obrazovati svoje osjecaje
znacl zapoceti proces koji ¢e nas
dovesti do toga da bolje prihvatimo
BoZju milost, a time se poistovjetimo
s Isusom. Postavljanje reda u nasim
osjeCajima omogucuje nam da
volimo €initi ono $to je dobro - tako
da se ono Sto 'Zelimo napraviti'
gotovo uvijek podudara s onim Sto
godi Bogu.

Da bismo educirali svoje osjecaje
moramo ih razumjeti i znati zasto se
javljaju. Stvoreni smo s prirodnom
sklono$¢u prema onome $to je dobro



za nas: instinkt za prezivljavanjem,
seksualna sklonost, Zelja za znanjem,
potreba za radom i prijateljima,
razumna potreba za priznanjem i
posStovanjem od strane onih oko nas,
potraga za transcendentnim smislom
zZivot... Sve ove prirodne sklonosti
poput su sile koja izvire iz nas u
potrazi za onim $to uistinu trebamo.
Kada su te tendencije zadovoljene,
stvara se pozitivna unutarnja
rezonancija, Sto je osjecaj radosti,
zahvalnosti ili spokoja. Ali kad su one
frustrirane, moZze se pojaviti
negativan osjecaj bijesa, zbunjenosti
ili pesimizma.

Medutim, postoje dva ¢imbenika koji
iskrivljuju svijet naSih osjecaja i
ometaju skladno funkcioniranje nase
duSe. Prva je poremecaj koji je grijeh
stvorio u nasim tendencijama. Krist
je za nas izborio milost opravdanja
koja nam vraca Bozje prijateljstvo, ali
naSe su Zelje i dalje podloZne neredu
i treba ih malo po malo ispravljati.



Drugi se ¢imbenik razlikuje od jedne
osobe do druge, ovisno o steCenom
obrazovanju, socijalnom okruzenju i
osobnim grijesima - Sto sve s
vremenom moze deformirati nase
tendencije. Da bismo ispravili ovaj
poremecaj i sprijecili pojavu Stetnih
osjecaja, moramo voditi najdublji sloj
svoje osobnosti i poredati ga prema
onome Sto je uistinu dobro. A to se
postiZe vrlinama.

Sto su vrline

PocCetkom 14. stoljeca Giotto je
naslikao freske u unutrasnjosti
kapele u Padovi koje se danas smatra
jednim od najvaznijih svjetskih
umjetnickih djela. Na bo¢nim
stranama svaka slika prikazuje scenu
iz Isusova i Marijina zivota, od
NavjesStenja do UzaSasca. Svi se oni
konvergiraju na straznjem zidu, koji
predstavlja kraj vremena i prizor
Posljednjeg suda, s blaZzenicima s
Kristove desne strane, a osudenima s



njegove lijeve strane. Uz to, bo¢ni
zidovi u donjem dijelu, podrucju
najbliZem gledatelju, imaju dvije
serije od sedam slika koje ne
prikazuju strogo govoreci povijest
spasenja, vec personifikaciju sedam
vrlina i sedam poroka. U ovom nizu
slika, pronadenih s obje strane
nasega Gospodina u veli¢anstvu, ¢ini
se da je umjetnik Zelio predstaviti
nasu ljudsku suradnju u bozZanskoj
povijesti: nasu sposobnost da
olakSamo ili ometamo djelo milosti.

Kao Sto je jednom rekao sveti
Josemaria, postoji mnogo ljudi koji
»~mozda nisu imali priliku slusati
BoZje rijeci ili su ih zaboravili. Ipak,
njihova su ljudska raspoloZenja
Cestita, odana, suosjecajna i iskrena.
ISao bih toliko daleko da bih rekao da
je svatko tko posjeduje takve osobine
spreman biti velikoduSan s Bogom,
jer ljudske vrline predstavljaju temel;
nadnaravnih vrlina.“ [5]



Ali koje su vrline? Je 1i to nesto Sto
moZemo posjedovati, kao kad drzimo
nesto u ruci, nosimo odijelo ili
obuvamo cipele? Da, u odredenom
smislu. Nas intelekt i volja, koji su
duhovne sposobnosti, a takoder i
nasi osjetljivi apetiti imaju
sposobnost posjedovanja. Iako nisu
materijalni predmeti, to su osobine
koje se, kad se posjeduju na stabilan
nacin, nazivaju dobrim navikama ili
vrlinama. Te se osobine ne vide
poput oblika i boja, ali njihova se
prisutnost lako uocava kod osobe.
Primjerice, matematicar s lakocom
vrsi operacije i proracune koje osoba
koja nije studirala matematiku ne
moZe niti zapoceti. Matematicar
posjeduje mnoStvo znanja koje je
intelektualna vrlina. Umjerena
osoba, da uzmemo drugi primjer,
jede i pije ono Sto je razumno bez
velikih napora jer ona ,posjeduje“
moralnu vrlinu umjerenosti. Tko
nema tu naviku, moci Ce se ograniciti
na ono $to je razumno samo uz



poteskoce i znatan napor; za razliku
od toga, onaj tko ima porok koji se
protivi umjerenosti, porok
prozdrljivosti, lako Ce se navesti da
jede viSe nego Sto je potrebno.

Moralne vrline imaju tri temeljne
dimenzije. Prva je intelektualna:
bududi da vrline moraju regulirati
reakciju, potrebno je znanje o nacinu
Zivota onome Kkoji teZi slijediti Krista.
Krepost siromastva, na primjer,
pretpostavlja znanje o ulozi koju
materijalna dobra imaju u Zivotu
krS¢anina. Druga dimenzija vrlina je
njihova afektivna priroda: uvode se
u tendencije usmjerene prema
svakom konkretnom dobru,
modificirajuci ih malo po malo i
pomazuci da se njihovo spontano
kretanje prilagodi krS¢canskom
nacinu zivota. To se postize
ponavljanjem djela koja su slobodna
- u skladu s onim $to je kreposno - i
izvedena upravo zato Sto su dobra.
Djela koja se Cine dobra, ali koja se



Cine iz straha, pogodnosti ili iz
drugih razloga koji nisu povezani s
dobrim, nece pomoci da ljudske
tendencije postanu kreposne, jer
nece oblikovati nasu afektivnost.
Treca dimenzija ljudskih vrlina jest
ta da one stvaraju predispoziciju za
dobro: vrli Jjudi imaju posebnu
sposobnost i spretnost za
razlikovanje dobra od zla, cakiu
sloZenim ili nepredvidenim
situacijama.

Vrline nas oslobadaju

Predstavljajuci se kao Dobri pastir,
slika koja je kod njegovih sluSatelja
evocirala dolazak Mesije koji Ce
spasiti svoj narod, Isus kaze: Ja
dodoh da Zivot imaju, u izobilju da ga
imaju. (Iv 10,10). Ovaj obilni i puni
Zivot daje nam BoZja milost,
potkrijepljena nasom Zudnjom da
otkrijemo i u€inimo ono $to je dobro.
Stoga nas posjedovanje ovih navika
Cini slobodnijima; malo po malo ¢ini



nas fleksibilnijim osobama koje
mogu laksSe otkriti kako Ciniti dobro
u vrlo razli¢itim situacijama. Vrline
nas oslobadaju jer nam omogucuju
da biramo izmedu razlicitih dobara
koja su nam predstavljena. Nasuprot
tome, poroci su kruti jer generiraju
automatske reakcije kojih se tesko
odreci.

Poistovjecivanje s Kristom, prema
kojem nas vodi Duh Sveti,
podrazumijeva stjecanje i
ucvrscivanje vrlina koje je Isus ucio: i
teoloSkih i moralnih. Samo smo
potonje, koji ureduju unutarnji svijet
naSih osjecaja, smatrali tako vaznima
za krs¢anski Zivot. Medutim izvor i
pokretacka snaga svih ovih vrlina je
dobrocinstvo. Bez dobrocinstva, sve
drugo bilo bi shvaceno kao uteg koji
tlaci nasu slobodu. Kad iskreno
Zelimo Zivjeti za OcCevu slavu kao Sto
je to Cinio Krist, tada ljubav njezno
vodi nas izbor tako da postajemo sve

.....



Isus odgovorio na pitanje pisca -
voljeti Boga svim srcem i svom
snagom - daleko je od svake prisilne
poslusnosti. Bogu su potrebna djeca
koja su Zeljna poduzeti radosnu
misiju, jer su njihovi osjecaji u skladu
s Kristovim.

Angel Rodriguez Lufio

(1) Franjo, Angelus, 25. listopada
2020.

(2) Katekizam Katolicke Crkve, no.
1764.

(3) Katekizam Katolicke Crkve, no.
1767.

(4) Franjo,Obracanje, 6. travnja 2019.

(5) Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
no. 74.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
iii-s-kristovim-osjecajima/ (13.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iii-s-kristovim-osjecajima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iii-s-kristovim-osjecajima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-iii-s-kristovim-osjecajima/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (III): S Kristovim osjećajima

