opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozZzanski (I): Put je
u nama

Snagom vjere 1 pouzdanjem
nade mozemo si reci: ja ovdje i
sada mogu biti svjetlo BoZje,
ljubav Bozja.

2.07.2021.

Neprekidna potraga za Bogom. Takav
je bio Zivot svetog Augustina:
strastvena potraga, koja nije uvijek
rezultirala putovima koji su ga
uistinu vodili k njemu. U godinama
mladenaStva snazno ga je pokretalo



zanimanje za humanisticke znanosti
i divljenje koje su njegove retoricke
sposobnosti budile u drugima.
Ponekad su ga njegovi porivi visSe
udaljavali i Cak je prigrlio nacine
razmiSljanja koji su bili dijametralno
suprotni krs¢anskoj vjeri. Medutim,
potraga za istinom i Citanje Svetoga
Pisma malo-pomalo su ga priblizili
krsé¢anstvu. Imajuéi mozda ovaj
proces na umu i poznajuci brojne
ucCene ljude s kojima je dijelio svoje
brige, ali koji nisu dosli Kristu, sveti
Augustin je napisao da, bez obzira
koliko bilo moguce doci do prave
spoznaje, ,ne pronalaze svi put.
Uceni Jjudi svijeta shvacaju da je Bog
izvjestan vjecni Zivot, postojan, ali im
to ostaje nedohvatljivo (...). Sin Bozji
koji je uvijek Istina i Zivot u Ocu koji
je, po svom CovjeStvu, postao je put
poradi nas jer nismo imali kuda do¢i
do istine. Bogu dolazimo slijedeci
njegov ljudski primjer”[1].

Bogu stizemo po Kristu



MoZda nije teSko naslutiti da je Bog
onaj kojeg traZzimo, da je on onaj koji
nas Ceka na kraju putovanja. Slicna
je stvar i s poCetnom tockom:
prepoznajemo u nasoj nutrini poticaj
1 pretpostavljamo da dolazi od njega.
Medutim, moZe biti puno
kompliciranije iskusiti da je sam Bog
takoder put: Bogu se dolazi po njemu.
[ upravo zato da bismo mogli prijeci
taj put poslao je u svijet svog
vlastitog Sina; a njega ne samo da
moZemo slusati, gledati ili dodirivati,
vec ¢ak mozZemo biti dionici njegova
Zivota. Isus ,se nije ogranicio na to
da nam pokaZe put kako pronaci
Boga, put koji bismo mogli
samostalno slijediti sluSajuci njegove
rije¢i i oponaSajuci njegov primjer.
Krist je, StovisSte, da bi nam otvorio
vrata oslobodenja, sam postao put:
,Ja sam Put ’(Iv 14, 6)” [2].

Potvrduje nam to liturgija svete Mise
kada, nakon $to izmoli euharistijsku
molitvu, svecCenik izgovara, podiZuci



Kruh i Vino: ,,Po Kristu, s njim i u
njemu...”. Do Boga moZemo doci
samo po Kristu, s Kristom i u Kristu.
Njegova osoba je put kojim nam je
proci, istina s kojom moZemo doci do
cilja i Zivot u kojem moZemo Zivjeti
nas vlastiti Zivot. Zbog toga, od onog
prvog puta na posljednjoj veceri,
svaka pojedina proslava Euharistije
ima vrhunac u blagovanju tijela
Kristova: Bog postaje hrana poradi
puta; puta koji je on sam.

Upustiti se u ovo putovanje
omogucava nam da ostvarimo
puninu Zivota. ,Vjera se rada iz
susreta sa Zivim Bogom koji nas zove
(...)”[3]. Sveti Josemaria okusio je na
poseban nacin sigurnost susreta sa
samim Kristom u evandeljima: ,Isus
je put. On je u ovom svijetu ostavio
Ciste tragove svojih koraka (...).
Koliko se volim toga prisjecati! Isus
Krist, isti onaj koji je jucer postojao
za apostole i ljude koji su ga traZili,
danas Zivi za nas”[4].



Tri snopa svjetlosti

Cetvrto evandelje nam kaZe o Ivanu
Krstitelju da ,,On dode kao svjedok da
posvjedoci za Svjetlo da svi vjeruju
po njemu” (Iv 1, 6-8). To svjetlo o
kojem je Ivan svjedocio Zeli se
takoder ocitovati u svakom
krSteniku. Zapravo, ako je Krist, kako
ispovijedamo u jednoj od verzija
vjerovanja, ,svjetlo od svjetla”,
takoder se moZe reci da su kr$cani
koji ga primaju i ,vjeruju u njegovo
ime” (Iv 1,12) svjetlo od toga Svjetla.
Zbog toga, kada trazimo od Boga
svjetlo da bismo vidjeli, u isto vrijeme
molimo da mi sami postanemo, kao
Krstitelj, svjedoci Svjetla u svijetu.

Nije nam dovoljan poCetni zanos
zahvaljujuci kojem smo se otisnuli na
put; nije dovoljan ni onaj sjaj koji
nam, odraZavajuci se u dubini zivota,
dopusta da se orijentiramo. Potrebno
nam je svjetlo koje ¢e nas pratiti
iznutra. Potrebna nam je snaga koja



Ce ozivjeti naSu snagu. Upravo to je
uloga koju teoloske vrline
ispunjavaju u nasoj dusi: vjera, nada
1ljubav, koje su kao tri snopa svjetla,
kao tri osnovne boje BoZjeg Zivota u
nama. Ove tri vrline zapravo
sprilagodavaju ljudske sposobnosti
sudjelovanju u boZanskoj naravi”[5];
po njima nas ,,nas Gospodin €ini
svojima, poboZanstvenjuje nas.”[6].

Vjera, nada i ljubav odgovaraju, u
odredenom smislu, ,,trima
dimenzijama vremena: poslusnost
vjere prihvaca RijecC koja dolazi iz
vjeCnosti i koja se, obznanjena u
povijesti, preobraZava u ljubav u
sadasnjosti i tako otvara vrata
nade”[7]. Vjera nas nadilazi: govori
nam odakle dolazimo, ali takoder i
kamo idemo; nije samo sjecanje iz
proslosti, ve¢ takoder svjetlo koja
osvjetljuje buduénost: ¢ini nas
otvorenima za nadu, gura nas u
Zivot. I u srediStu niti nategnute
izmedu dva pola, Siri se ljubav koja je



uvijek spojiva sa sadasnjoscu.
Snagom vjere i pouzdanjem nade
moZemo reci: ovdje i sada, u ovoj
osobi, u ovoj situaciji, ja mogu biti, sa
svim svojim ogranicenjima, svjetlo
BoZje, ljubav Bozja.

Promjena dolazi iz Zivota s njim

»,Svijet pati za mnogim stvarima,
djeco moja — govorio je jednom sveti
Josemaria —, jer milijuni i milijuni
dusa ne poznaju Boga, josS uvijek nisu
ugledali Otkupiteljevo svjetlo. Svatko
od vas — kako to Gospodin Zeli — treba
biti quasi lucernce lucenti in
caliginoso loco, kao u tmini upaljeni
svjetionik”[8].

Svjetlo koje pali ovaj svjetionik ima
dva izvora. Prvi nam pripada po
samoj Cinjenici da smo stvoreni na
sliku i priliku Bozju. To svjetlo ne
napusta nas nikada i oCituje se u
nasoj sposobnosti da razumijemo
ono S$to je istinito, u nasem
nastojanju da Zelimo dobro i, Cak jo$



mnogo dublje, u nasSem dostojanstvu
Sto smo proizisli iz ruku krajnje
inteligentnog stvoritelja, punog
ljubavi, slobodnog, a ne iz slijepe
slucajnosti. Ovom izvoru svjetla se
nadodaje bujica ,,obnove koja se
dogodila na naSem Krstenju, koja ¢ini
da svaki krséanin, ontoloski, ima
novi zZivot koji pulsira u njegovoj
nutrini”[9]. Ovaj sakrament lijeCi
ranu grijeha koju nasljedujemo od
naSih roditelja i ¢ini nas sposobnima
da obasjamo svjetlom nasu okolinu.

Ova dva znacajna izvora - ¢injenica
da smo stvoreni na sliku BoZju i nase
Krstenje — poticu nas da isijjavamo
svjetlo BoZje. Kada se jedan ucitelj
prava, skrivajuci se od ostalih,
pribliZio Isusu da bi ga pitao kako
uistinu Zivjeti u BoZjoj blizini,
odgovorio mu je: ,tko €ini istinu,
dolazi k svjetlosti” (Iv 3,21). Nasi
postupci takoder, vodeni milosrdem
BoZjim, Sire svjetlo ako odgovorimo
na poticaje dobrote u nama i na



njegovu milost, ako se rijeSimo onoga
Sto nas ponekad potiCe da idemo u
suprotnom smjeru. Ta prisnost sa
svjetlom Bozjim, ta lakoca da se
odluc¢imo za njegova visa dobra
radije nego za ona prividna, malo-
pomalo se pretvarau ,prirodan
odnos izmedu covjeka i istinskog
dobra. Taj prirodni odnos temelji se i
razvija na kreposnom ponasanju
samoga Covjeka: na razboritosti i
drugim klju¢nim vrlinama, i u prvom
redu na teoloSkim vrlinama vjere,
nade iljubavi”[10].

Poistovjecivanje s Isusom Kristom
temelji se na napredovanju tog,
svakim danom, sve prirodnijeg
odnosa s njim, po milosti i ovisno o
tome kakvo mjesto mu dajemo u
svojoj dusi, na nacin da moZemo
postici da osje¢amo (usp. Fil 2,5) i da
se ponasamo kao on. Sto vise
napredujemo u prisnosti s Isusom,
bolje shvacamo da se svetost ne
nalazi primarno u borbi da



dostignemo odredeni moralni
standard, vec u povjerljivom hodu s
Bogom na kojem osjecamo s njim,
patimo s njim, titramo s njim. Kako
dobro je to opisivao sveti Josemaria:
»,U trenucima iznemoglosti ili umora,
obrati se s povjerenjem Gospodinu
govorec¢i mu, poput onoga naseg
prijatelja: ,Isuse, ti pogledaj Sto
moZe$ ufiniti... ja sam i prije borbe
ve¢ umoran’ ”[11]. U tome je
odgovornost jednog krS¢anina: da
odgovori s njim. ,Isuse, tu sam. S
tobom. Ti pogledaj Sto moZes uciniti”.

Tako shvacen kr$c¢anski Zivot ne
sastoji se u tome da prihvatimo
odredeni sustav ideja, vec da se
pouzdamo u osobu: u Krista. Tako su
zivjeli brojni muskarci i Zene kroz
povijest. Danas nemamo ni drugu
poruku ni druga sredstva. Kao oni,
imamo zadacu obasjati svijet iznutra,
kako su to slikovito opisivali spisi iz
prvih stoljeca: ,,Sto je dusa u tijelu, to
su u svijetu krsc¢ani (...). Na tako



uzviSeno mjesto postavio ih je Bog, a
nije im dopusteno, da se tomu
otmu.”[12]. Biti duSa svijeta: to je nas
put, a put je u nama. To je sami Isus
Krist koji nas voli takve kakav je i on
bio, vrlo Jjudske i vrlo boZanske.

Carlos Ayxela

[1] sveti Augustin, Propovijed 141, br.
1;4.

[2] Kongregacija za nauk vjere, pismo
Placuit Deo, br. 11.

[3] Franjo, Lumen Fidei, br. 4.

[4] sveti Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
127.

[5] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
1812.

[6] sveti Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
98.



[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teologico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013., str. 303.

[8] sveti Josemaria, Apuntes de una
reunion familiar, 2. VI. 1974.

[9] Mons. Fernando Ocariz, “La
vocacion al Opus Dei como vocacion
en la Iglesia”, u El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid, 2001., str. 173.

[10] sveti Ivan Pavao II., enciklika
Veritatis Splendor, br. 64.

[11] sveti Josemaria, Kovacnica, 244.

[12] Poslanica Diogenetu, V1.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
ii-put-je-u-nama/ (10.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ii-put-je-u-nama/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ii-put-je-u-nama/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ii-put-je-u-nama/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (II): Put je u nama

