
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (II): Put je
u nama

Snagom vjere i pouzdanjem
nade možemo si reći: ja ovdje i
sada mogu biti svjetlo Božje,
ljubav Božja.

2.07.2021.

Neprekidna potraga za Bogom. Takav
je bio život svetog Augustina:
strastvena potraga, koja nije uvijek
rezultirala putovima koji su ga
uistinu vodili k njemu. U godinama
mladenaštva snažno ga je pokretalo



zanimanje za humanističke znanosti
i divljenje koje su njegove retoričke
sposobnosti budile u drugima.
Ponekad su ga njegovi porivi više
udaljavali i čak je prigrlio načine
razmišljanja koji su bili dijametralno
suprotni kršćanskoj vjeri. Međutim,
potraga za istinom i čitanje Svetoga
Pisma malo-pomalo su ga približili
kršćanstvu. Imajući možda ovaj
proces na umu i poznajući brojne
učene ljude s kojima je dijelio svoje
brige, ali koji nisu došli Kristu, sveti
Augustin je napisao da, bez obzira
koliko bilo moguće doći do prave
spoznaje, „ne pronalaze svi put.
Učeni ljudi svijeta shvaćaju da je Bog
izvjestan vječni život, postojan, ali im
to ostaje nedohvatljivo (...). Sin Božji
koji je uvijek Istina i Život u Ocu koji
je, po svom čovještvu, postao je put
poradi nas jer nismo imali kuda doći
do istine. Bogu dolazimo slijedeći
njegov ljudski primjer”[1].

Bogu stižemo po Kristu



Možda nije teško naslutiti da je Bog
onaj kojeg tražimo, da je on onaj koji
nas čeka na kraju putovanja. Slična
je stvar i s početnom točkom:
prepoznajemo u našoj nutrini poticaj
i pretpostavljamo da dolazi od njega.
Međutim, može biti puno
kompliciranije iskusiti da je sam Bog
također put: Bogu se dolazi po njemu.
I upravo zato da bismo mogli prijeći
taj put poslao je u svijet svog
vlastitog Sina; a njega ne samo da
možemo slušati, gledati ili dodirivati,
već čak možemo biti dionici njegova
života. Isus „se nije ograničio na to
da nam pokaže put kako pronaći
Boga, put koji bismo mogli
samostalno slijediti slušajući njegove
riječi i oponašajući njegov primjer.
Krist je, štovište, da bi nam otvorio
vrata oslobođenja, sam postao put:
‚Ja sam Put ’(Iv 14, 6)” [2].

Potvrđuje nam to liturgija svete Mise
kada, nakon što izmoli euharistijsku
molitvu, svećenik izgovara, podižući



Kruh i Vino: „Po Kristu, s njim i u
njemu...”. Do Boga možemo doći
samo po Kristu, s Kristom i u Kristu.
Njegova osoba je put kojim nam je
proći, istina s kojom možemo doći do
cilja i život u kojem možemo živjeti
naš vlastiti život. Zbog toga, od onog
prvog puta na posljednjoj večeri,
svaka pojedina proslava Euharistije
ima vrhunac u blagovanju tijela
Kristova: Bog postaje hrana poradi
puta; puta koji je on sam.

Upustiti se u ovo putovanje
omogućava nam da ostvarimo
puninu života. „Vjera se rađa iz
susreta sa živim Bogom koji nas zove
(...)”[3]. Sveti Josemaría okusio je na
poseban način sigurnost susreta sa
samim Kristom u evanđeljima: „Isus
je put. On je u ovom svijetu ostavio
čiste tragove svojih koraka (...).
Koliko se volim toga prisjećati! Isus
Krist, isti onaj koji je jučer postojao
za apostole i ljude koji su ga tražili,
danas živi za nas”[4].



Tri snopa svjetlosti

Četvrto evanđelje nam kaže o Ivanu
Krstitelju da „On dođe kao svjedok da
posvjedoči za Svjetlo da svi vjeruju
po njemu” (Iv 1, 6-8). To svjetlo o
kojem je Ivan svjedočio želi se
također očitovati u svakom
kršteniku. Zapravo, ako je Krist, kako
ispovijedamo u jednoj od verzija
vjerovanja, „svjetlo od svjetla”,
također se može reći da su kršćani
koji ga primaju i „vjeruju u njegovo
ime” (Iv 1,12) svjetlo od toga Svjetla.
Zbog toga, kada tražimo od Boga 
svjetlo da bismo vidjeli, u isto vrijeme
molimo da mi sami postanemo, kao
Krstitelj, svjedoci Svjetla u svijetu.

Nije nam dovoljan početni zanos
zahvaljujući kojem smo se otisnuli na
put; nije dovoljan ni onaj sjaj koji
nam, odražavajući se u dubini života,
dopušta da se orijentiramo. Potrebno
nam je svjetlo koje će nas pratiti
iznutra. Potrebna nam je snaga koja



će oživjeti našu snagu. Upravo to je
uloga koju teološke vrline
ispunjavaju u našoj duši: vjera, nada
i ljubav, koje su kao tri snopa svjetla,
kao tri osnovne boje Božjeg života u
nama. Ove tri vrline zapravo
„prilagođavaju ljudske sposobnosti
sudjelovanju u božanskoj naravi”[5];
po njima nas „naš Gospodin čini
svojima, pobožanstvenjuje nas.”[6].

Vjera, nada i ljubav odgovaraju, u
određenom smislu, „trima
dimenzijama vremena: poslušnost
vjere prihvaća Riječ koja dolazi iz
vječnosti i koja se, obznanjena u
povijesti, preobražava u ljubav u
sadašnjosti i tako otvara vrata
nade”[7]. Vjera nas nadilazi: govori
nam odakle dolazimo, ali također i
kamo idemo; nije samo sjećanje iz
prošlosti, već također svjetlo koja
osvjetljuje budućnost: čini nas
otvorenima za nadu, gura nas u
život. I u središtu niti nategnute
između dva pola, širi se ljubav koja je



uvijek spojiva sa sadašnjošću.
Snagom vjere i pouzdanjem nade
možemo reći: ovdje i sada, u ovoj
osobi, u ovoj situaciji, ja mogu biti, sa
svim svojim ograničenjima, svjetlo
Božje, ljubav Božja.

Promjena dolazi iz života s njim

„Svijet pati za mnogim stvarima,
djeco moja – govorio je jednom sveti
Josemaría –, jer milijuni i milijuni
duša ne poznaju Boga, još uvijek nisu
ugledali Otkupiteljevo svjetlo. Svatko
od vas – kako to Gospodin želi – treba
biti quasi lucernæ lucenti in
caliginoso loco, kao u tmini upaljeni
svjetionik”[8].

Svjetlo koje pali ovaj svjetionik ima
dva izvora. Prvi nam pripada po
samoj činjenici da smo stvoreni na
sliku i priliku Božju. To svjetlo ne
napušta nas nikada i očituje se u
našoj sposobnosti da razumijemo
ono što je istinito, u našem
nastojanju da želimo dobro i, čak još



mnogo dublje, u našem dostojanstvu
što smo proizišli iz ruku krajnje
inteligentnog stvoritelja, punog
ljubavi, slobodnog, a ne iz slijepe
slučajnosti. Ovom izvoru svjetla se
nadodaje bujica „obnove koja se
dogodila na našem Krštenju, koja čini
da svaki kršćanin, ontološki, ima
novi život koji pulsira u njegovoj
nutrini”[9]. Ovaj sakrament liječi
ranu grijeha koju nasljeđujemo od
naših roditelja i čini nas sposobnima
da obasjamo svjetlom našu okolinu.

Ova dva značajna izvora – činjenica
da smo stvoreni na sliku Božju i naše
Krštenje – potiču nas da isijavamo
svjetlo Božje. Kada se jedan učitelj
prava, skrivajući se od ostalih,
približio Isusu da bi ga pitao kako
uistinu živjeti u Božjoj blizini,
odgovorio mu je: „tko čini istinu,
dolazi k svjetlosti” (Iv 3,21). Naši
postupci također, vođeni milosrđem
Božjim, šire svjetlo ako odgovorimo
na poticaje dobrote u nama i na



njegovu milost, ako se riješimo onoga
što nas ponekad potiče da idemo u
suprotnom smjeru. Ta prisnost sa
svjetlom Božjim, ta lakoća da se
odlučimo za njegova viša dobra
radije nego za ona prividna, malo-
pomalo se pretvarau „prirodan
odnos između čovjeka i istinskog
dobra. Taj prirodni odnos temelji se i
razvija na kreposnom ponašanju
samoga čovjeka: na razboritosti i
drugim ključnim vrlinama, i u prvom
redu na teološkim vrlinama vjere,
nade i ljubavi”[10].

Poistovjećivanje s Isusom Kristom
temelji se na napredovanju tog,
svakim danom, sve prirodnijeg
odnosa s njim, po milosti i ovisno o
tome kakvo mjesto mu dajemo u
svojoj duši, na način da možemo
postići da osjećamo (usp. Fil 2,5) i da
se ponašamo kao on. Što više
napredujemo u prisnosti s Isusom,
bolje shvaćamo da se svetost ne
nalazi primarno u borbi da



dostignemo određeni moralni
standard, već u povjerljivom hodu s
Bogom na kojem osjećamo s njim,
patimo s njim, titramo s njim. Kako
dobro je to opisivao sveti Josemaría:
„U trenucima iznemoglosti ili umora,
obrati se s povjerenjem Gospodinu
govoreći mu, poput onoga našeg
prijatelja: ‚Isuse, ti pogledaj što
možeš učiniti… ja sam i prije borbe
već umoran’ ”[11]. U tome je
odgovornost jednog kršćanina: da
odgovori s njim. „Isuse, tu sam. S
tobom. Ti pogledaj što možeš učiniti”.

Tako shvaćen kršćanski život ne
sastoji se u tome da prihvatimo
određeni sustav ideja, već da se
pouzdamo u osobu: u Krista. Tako su
živjeli brojni muškarci i žene kroz
povijest. Danas nemamo ni drugu
poruku ni druga sredstva. Kao oni,
imamo zadaću obasjati svijet iznutra,
kako su to slikovito opisivali spisi iz
prvih stoljeća: „Što je duša u tijelu, to
su u svijetu kršćani (...). Na tako



uzvišeno mjesto postavio ih je Bog, a
nije im dopušteno, da se tomu
otmu.”[12]. Biti duša svijeta: to je naš
put, a put je u nama. To je sami Isus
Krist koji nas voli takve kakav je i on
bio, vrlo ljudske i vrlo božanske.

Carlos Ayxelà

[1] sveti Augustin, Propovijed 141, br.
1;4.

[2] Kongregacija za nauk vjere, pismo
Placuit Deo, br. 11.

[3] Franjo, Lumen Fidei, br. 4.

[4] sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
127.

[5] Katekizam Katoličke Crkve, br.
1812.

[6] sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
98.



[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teológico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013., str. 303.

[8] sveti Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 2. VI. 1974.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, “La
vocación al Opus Dei como vocación
en la Iglesia”, u El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid, 2001., str. 173.

[10] sveti Ivan Pavao II., enciklika 
Veritatis Splendor, br. 64.

[11] sveti Josemaría, Kovačnica, 244.

[12] Poslanica Diogenetu, VI.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-

ii-put-je-u-nama/ (10.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ii-put-je-u-nama/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ii-put-je-u-nama/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-ii-put-je-u-nama/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (II): Put je u nama

