opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
bozanski (I): Isuse,
Sto da radimo?

U ovom prvom Clanku o
ljudskim vrlinama razmatramo
kako sve naSe Zelje mogu
pronaci svoj sklad u Bogu.
Otkrivanje ovoga zahtjeva
vrijeme i trud, ali nas oslobada
kako bismo ljubili.

16.05.2021.

Moglo bi nam se u€initi cudnim da
sveti Augustin, u jednom dijelu svojih
memoara, pocinje opisivati utjecaj



"tezine" na fizicke predmete oko
sebe. Sa svojim znanjem o znanosti iz
4. stoljeca, onaj koji Ce kasnije postati
biskup Hipona isti¢e da postoji neSto
zbog Cega vatra uvijek ide prema
gore, dok kamen uvijek ide prema
dolje. Kasnije razmislja o tome kako
ulje uvijek ima tendenciju da ispliva
na povrsinu vode kad se to dvoje
pomijesa i kako sve $to je van reda
traZzi red i tamo pronalazi svoj
pocinak. Sveti Augustin pretpostavlja
da su predmeti svih tih pokreta
vodeni njihovom "teZinom". A onda,
koristeci pjesnicki jezik, povjerava:
»,Moja teZina je moja ljubav; vodi me
kamo god sam voden.”[1] Svi imamo
isto iskustvo: ono Sto Zelimo, ono Sto
traZzimo, ono $to volimo je ono Sto
nas pokrece. Uvijek trazimo
zadovoljstvo Zelje koja teZi da bude
trajna. Ova "tezina" vodi nas do srece
koja je manje-viSe potpuna, pa ne
Zelimo da nas zavara puko prolazno i
trenutno zadovoljstvo. Kako moZemo



otkriti trajnu ljubav koju je osjecao
sveti Augustin?

Svaka prica ima svoj razvoj

"Sto mi je Ciniti da bastinim Zivot
vjecni?" jednom je mladic pitao Isusa
(usp. Lk 18,18). Ovaj odlomak Svetog
pisma Citamo s oCekivanom Sutnjom,
jer postavlja pitanje koje se tiCe
svakoga od nas. Sto ¢e odgovoriti
onaj koji je i Bog i Covjek? Ali prije
nego Sto je odgovorio, Isus se
usprotivi frazi koju je mladic
upotrijebio: obratio se Isusu kao
»~dobrom ucitelju“. Isusove rijeci
mogu se Ciniti pomalo tupe: Nitko
nije dobar, doli Bog jedini (Lk 18,19).
Nas Gospodin je shvatio, ne znamo
to¢no kako, da je mladic traZio ,nesto
viSe“ u svom Zivotu, ali da je mislio
da ¢e to pronaci u stvorenom dobru,
necemu Sto moZe kontrolirati,
necemu Sto moZe zadrZati ovdje na
zemlji. Stoga, iako se Isus prvo
pobrine da mladi¢ nastoji ispuniti



BoZji zakon, Zeli i¢i dalje. Zeli da
mladic¢ definitivno prekine sa svojim
samozadovoljstvom u ispunjavanju
zapovijedi i s idolima ljudskog
napretka: Jos ti jedno preostaje: sve
Sto imas$ prodaj i razdaj siromasima
pa Ces imati blago na nebu. A onda
dodiiidi za mnom (Lk 18,22). Suocen
sa pozivom naSega Gospodina,
mladi¢, nakon unutarnje bitke o kojoj
moZemo samo nagadati, odlucuje
oti¢i. Isus je moZda sanjao da je veliki
ucenik, ali mladi¢ se odluci vratiti u
udobnost svog doma, svog bogatstva
i svojih poznanika.

Velika sreca za kojom je ¢eznuo taj
mladi¢ nije nam odmah dostupna. To
nije nesto Sto moZemo kontrolirati ili
¢ime mozemo dominirati. MoZemo
ga primiti samo prepuStanjem sebe
Bogu. Sveti Ivan Pavao II rekao je:
»AKo je samo Bog Dobar, nijedan
ljudski napor, ¢ak ni najstroze
postivanje zapovijedi, ne uspijeva
»ispuniti“ Zakon, to jest priznati



Gospodina kao Boga i pruziti mu
Stovanje zbog njega samoga (usp. Mt
4,10). Ovo ‘ispunjenje’ moZe doci
samo od BoZjeg dara.“[2] Stoga je ono
Sto je mozda prije svega potrebno
strpljenje, znati kako ,aktivno
Cekati“.

Krs¢anska ljubav nije iznenadni
osjecaj koji preplavljuje - iako i toga
moZe biti - ve¢ ljubavna prica, a
svaka prica ima svoj razvoj. ,Milost
obi¢no traZzi vrijeme i nije sklona
postupati s nasiljem.“ [3] MoZda
mladic traZi trenutno zadovoljenje
svoje Zelje za sreCom; i on postaje
nestrpljiv, ne shvacajuci da Bozjoj
ljubavi, poput Zita koje je posijano u
zemlju, treba vremena da raste
zajedno s toplinom Kristove ljubavi.
U Evandelju vidimo kako je Isus
pripremao svoje najblize ucenike
postupno, bez ikakve Zurbe, ali i bez
stanki. Ponekad nam se moze Ciniti
da Isus ne ide dovoljno brzo, a mi



postajemo nestrpljivi da budemo
sveti preko no¢i.

Formirati ¢vrstu Zelju

Znamo da je uCenicima - kao i svima
ostalima - trebalo vremena jer su,
poput bogatog mladica, prvo morali
procistiti isprazne snove koje su
stvorile njihove maste: napast
ljudskog uspjeha i slave, ugodnog
Zivota. Morali su razumjeti vazne
toCke poput odlucnosti da se ,,uvijek
moli i ne klone duhom* (usp. Lk 18,1)
i da nauce oprastati ,sedamdeset
puta sedam“ (usp. Mt 18,22). Ali kad
je nas Gospodin vidio da apostoli
imaju najmanju potrebnu pripremu,
nakon Sto su se molili cijelu no¢,
poslao ih je jednog po jednog (usp.
Mt 10,1-5; Lk 6,12). To ne znaci da je
formacija njegovih ucenika bila
gotova, daleko od toga. Sveti
Josemaria Cesto je isticao da
apostolska formacija nikad ne
prestaje. U mnogima od onih kojisu



ga slijedili, Bozji poziv nije zazivio
duboko. Neki su odbili prihvatiti
njegovo ucenje, povukli su se i viSe
nisu isli s njim (Iv 6,66), a mnogi su
napustili Isusa tijekom njegovog
sudenja. Mogli bismo reci da kod tih
ljudi Zelje joS nisu bile Cvrste,
stabilne, disciplinirane.

Malo po malo, s bozanskom
strpljivoScu, Bog se pribliZzava naSem
srcu, poziva nas i Salje da priopc¢imo
Evandelje svim muskarcima i
Zzenama. To €ini kroz trenutke
osobne meditacije, euharistijskog
klanjanja, usmenim molitvama u
kojima koristimo rijeci koje nam
Crkva nudi, a takoder i kroz
neprestanu kontemplaciju tijekom
dana. Otkrivamo bliskost s Kristom;
uzivamo u njegovom prijateljstvu,
pogledu, snazi, razumijevanju... Bog
nas takoder priprema kroz
neuspjehe, pomazuci nam da
postupno prekinemo veze sa svojim
velikim i malim idolima, unutarnjim



i vanjskim, kako bismo u nasoj dusi
stvorili viSe prostora za Isusa.
Napokon, Isus se pribliZava naSem
srcu neprekidnim radom koji
ispunjava nas dan: Otac moj sve do
sada radi paijaradim (Iv 5,17). Isti
Onaj koji je u nasa srca stavio Zelju
za dobrim - ,teZinom*“ koja je vodila
svetog Augustina - bit Ce taj koji Ce tu
Zelju dovrsiti.

Harmonija dobroga

Kroz Zivot Cesto grijeSimo trazeci
kratkotrajna dobra koja ne
ispunjavaju naSe srce, prividna
dobra koja nisu od Boga, izvora svega
dobra. Podsjecajuci na brigu bogatog
mladica zbog onoga Sto mora
"uciniti" da bi stigao do neba, sveti
Ivan Pavao II istiCe da "samo Bog
moZe odgovoriti na pitanje o tome
Sto je dobro, jer je on sam Dobro.
Pitati o dobru, zapravo, u konacnici
znaci okrenuti se Bogu, punini
dobrote. Isus pokazuje da je pitanje



mladica u biti religiozno pitanje i da
dobrota koja Covjeka privlaci i
istodobno obvezuje ima svoj izvor u
Bogu, a doista je i sam Bog. "[4]

Nakon Sto su ga mnogi napustili, Isus
je pitao Dvanaestoricu hoce li i oni
oti¢i. Petar odgovori: Gospodine,
kome da idemo? Ti imas rijeci Zivota
vjetnoga! I mi vjerujemo i znamo: ti
si Svetac BoZji. (Iv 6,68-69). U tom
pozivu na ljubav otkrili su krajnji
smisao svog Zivota: Kraljevstvo
Bozje, zZivot vjeCni, nebo. Petar je
otkrio istinu koju Ce sveta Terezija
Avilska kasnije tako dobro izraziti:
»,B0g je sve Sto trebamo.“ [5]
Pronasao je skriveno blago. Tada
druge Zelje u ljudskom srcu
pronalaze skladno, odmjereno,
razumno mjesto; tada dobra na koja
gledaju nase Zelje formiraju skladnu
cjelinu. Ne moramo bjeZati od njih,
ali oni viSe ne dominiraju nama. Tko
Boga nalazi iznad svih ostalih
dobara, osjeca se okretnim,



odvojenim, oslobodenim donijeti
snagu Evandelja svim stvorenjima.
Tada smo sposobni ,ujediniti se sa
Stvoriteljem koristeci svoju slobodu.
U poziciji smo da mu damo ili
uskratimo slavu koja mu pripada kao
Autoru svega Sto postoji. Ova
mogucnost Cini svjetlost i hlad
ljudske slobode. Nas nas Gospodin
poziva, potice nas da odaberemo
dobro, tako nas njezno voli! "[6]

Sveti Josemaria poticao je da
strastveno volimo svijet, ne zato Sto
je stvoreni svijet apsolutno dobar,
vec zato Sto je prvi BoZji dar, prvi
izvor svih Zelja koje se radaju u
ljudskom srcu. Medutim, te Zelje
treba produbiti ljubavlju koja daje
smisao svim nasim zadacima i
jedinstvo cjelokupnom nasem
postojanju. Ljubav prema Bogu ne
uklanja nase ljudske Zelje - za
druZenjem, buduc¢nos$cu, plemenitim
ljudskim ciljevima - ve¢ ih prociScava



i ujedinjuje u poziv na bliskost s
Bogom.

Sveti Augustin rekao je da se
moralne kreposti, vodeci nas do
srece, u stvarnosti poistovjecuju s
ljubavlju prema Bogu. Svi nasi
napori da s lakocom i ljubavlju
¢inimo dobro su napori da volimo.
Stoga je biskup iz Hipona definirao
svaku od vrlina u funkciji ove
ljubavi: ,,Sto se ti¢e kreposti koja nas
vodi do sretnog Zivota, drZzim da
vrlina nije niSta drugo do savrSena
ljubav prema Bogu... umjerenost je
ljubav koja se u potpunosti predaje
onome koga volim; snaga je ljubav
koja spremno podnosi sve radi onoga
koga voli; pravednost je ljubav koja
sluzi samo onome koga voli i stoga
vlada ispravno; razboritost je ljubav
koja pronicljivo razabire izmedu
onoga Sto je koci i onoga Sto joj
pomaze."[7]

KoKk



Put ka uskladivanju nasih Zelja jaca
se kroz nas$ Zivot bududi da je to
trajna prica o ljubavi. Cesto smo u
Zurbi; donosimo ishitrene odluke i
trazimo trenutno zadovoljstvo... Ali
taj put na kraju dovodi do frustracije.
Na engleskom se kaZe ,fall in love®,
kao da je ljubav neSto Sto se iznenada
dogodi. Cak i ako ta iznenadna ljubav
ponekad postoji, ona nece uvijek biti
takva u naSem zZivotu. MoZe nas
iznenaditi da je Marija tako brzo
odgovorila na andelovu najavu da ce
biti Mesijina majka - kao da je
iznenada otkrila puninu bozanske
ljubavi. Ali u stvarnosti Bog je
djelovao u dusi nase Majke od
trenutka njezina bezgresnog zaceca i
tijekom cijelog njezinog Zivota, Sto je
uvijek bila ljubavna prica.

Paul O’Callaghan
[1] Sveti Augustin, Ispovijesti, 13, 9.

[2] Sveti Ivan Pavao II, Veritatis
Splendor, 11.



[3] Sveti Josemaria, Brazda, 668.

[4] Sveti Ivan Pavao II, Veritatis
Splendor, 9.

[5] Sveta Terezija Avilska, isjeCak
pronaden u njezinoj knjizi koju je
koristila za molitvu.

[6] Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
24.

[7] Sveti Augustin, On the Morals of
the Catholic Church, 1, 15, 25

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-
i-isuse-sto-da-radimo/ (8.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-i-isuse-sto-da-radimo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-i-isuse-sto-da-radimo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-i-isuse-sto-da-radimo/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (I): Isuse, što da radimo?

