
opusdei.org

Vrlo ljudski, vrlo
božanski (I): Isuse,
što da radimo?

U ovom prvom članku o
ljudskim vrlinama razmatramo
kako sve naše želje mogu
pronaći svoj sklad u Bogu.
Otkrivanje ovoga zahtjeva
vrijeme i trud, ali nas oslobađa
kako bismo ljubili.

16.05.2021.

Moglo bi nam se učiniti čudnim da
sveti Augustin, u jednom dijelu svojih
memoara, počinje opisivati utjecaj



"težine" na fizičke predmete oko
sebe. Sa svojim znanjem o znanosti iz
4. stoljeća, onaj koji će kasnije postati
biskup Hipona ističe da postoji nešto
zbog čega vatra uvijek ide prema
gore, dok kamen uvijek ide prema
dolje. Kasnije razmišlja o tome kako
ulje uvijek ima tendenciju da ispliva
na površinu vode kad se to dvoje
pomiješa i kako sve što je van reda
traži red i tamo pronalazi svoj
počinak. Sveti Augustin pretpostavlja
da su predmeti svih tih pokreta
vođeni njihovom "težinom". A onda,
koristeći pjesnički jezik, povjerava:
„Moja težina je moja ljubav; vodi me
kamo god sam vođen.”[1] Svi imamo
isto iskustvo: ono što želimo, ono što
tražimo, ono što volimo je ono što
nas pokreće. Uvijek tražimo
zadovoljstvo želje koja teži da bude
trajna. Ova "težina" vodi nas do sreće
koja je manje-više potpuna, pa ne
želimo da nas zavara puko prolazno i
trenutno zadovoljstvo. Kako možemo



otkriti trajnu ljubav koju je osjećao
sveti Augustin?

Svaka priča ima svoj razvoj

"Što mi je činiti da baštinim život
vječni?" jednom je mladić pitao Isusa
(usp. Lk 18,18). Ovaj odlomak Svetog
pisma čitamo s očekivanom šutnjom,
jer postavlja pitanje koje se tiče
svakoga od nas. Što će odgovoriti
onaj koji je i Bog i Čovjek? Ali prije
nego što je odgovorio, Isus se
usprotivi frazi koju je mladić
upotrijebio: obratio se Isusu kao
„dobrom učitelju“. Isusove riječi
mogu se činiti pomalo tupe: Nitko
nije dobar, doli Bog jedini (Lk 18,19).
Naš Gospodin je shvatio, ne znamo
točno kako, da je mladić tražio „nešto
više“ u svom životu, ali da je mislio
da će to pronaći u stvorenom dobru,
nečemu što može kontrolirati,
nečemu što može zadržati ovdje na
zemlji. Stoga, iako se Isus prvo
pobrine da mladić nastoji ispuniti



Božji zakon, želi ići dalje. Želi da
mladić definitivno prekine sa svojim
samozadovoljstvom u ispunjavanju
zapovijedi i s idolima ljudskog
napretka: Još ti jedno preostaje: sve
što imaš prodaj i razdaj siromasima
pa ćeš imati blago na nebu. A onda
dođi i idi za mnom (Lk 18,22). Suočen
sa pozivom našega Gospodina,
mladić, nakon unutarnje bitke o kojoj
možemo samo nagađati, odlučuje
otići. Isus je možda sanjao da je veliki
učenik, ali mladić se odluči vratiti u
udobnost svog doma, svog bogatstva
i svojih poznanika.

Velika sreća za kojom je čeznuo taj
mladić nije nam odmah dostupna. To
nije nešto što možemo kontrolirati ili
čime možemo dominirati. Možemo
ga primiti samo prepuštanjem sebe
Bogu. Sveti Ivan Pavao II rekao je:
„Ako je samo Bog Dobar, nijedan
ljudski napor, čak ni najstrože
poštivanje zapovijedi, ne uspijeva
„ispuniti“ Zakon, to jest priznati



Gospodina kao Boga i pružiti mu
štovanje zbog njega samoga (usp. Mt
4,10). Ovo ‘ispunjenje’ može doći
samo od Božjeg dara.“[2] Stoga je ono
što je možda prije svega potrebno
strpljenje, znati kako „aktivno
čekati“.

Kršćanska ljubav nije iznenadni
osjećaj koji preplavljuje - iako i toga
može biti - već ljubavna priča, a
svaka priča ima svoj razvoj. „Milost
obično traži vrijeme i nije sklona
postupati s nasiljem.“ [3] Možda
mladić traži trenutno zadovoljenje
svoje želje za srećom; i on postaje
nestrpljiv, ne shvaćajući da Božjoj
ljubavi, poput žita koje je posijano u
zemlju, treba vremena da raste
zajedno s toplinom Kristove ljubavi.
U Evanđelju vidimo kako je Isus
pripremao svoje najbliže učenike
postupno, bez ikakve žurbe, ali i bez
stanki. Ponekad nam se može činiti
da Isus ne ide dovoljno brzo, a mi



postajemo nestrpljivi da budemo
sveti preko noći.

Formirati čvrstu želju

Znamo da je učenicima - kao i svima
ostalima - trebalo vremena jer su,
poput bogatog mladića, prvo morali
pročistiti isprazne snove koje su
stvorile njihove mašte: napast
ljudskog uspjeha i slave, ugodnog
života. Morali su razumjeti važne
točke poput odlučnosti da se „uvijek
moli i ne klone duhom“ (usp. Lk 18,1)
i da nauče opraštati „sedamdeset
puta sedam“ (usp. Mt 18,22). Ali kad
je naš Gospodin vidio da apostoli
imaju najmanju potrebnu pripremu,
nakon što su se molili cijelu noć,
poslao ih je jednog po jednog (usp.
Mt 10,1-5; Lk 6,12). To ne znači da je
formacija njegovih učenika bila
gotova, daleko od toga. Sveti
Josemaría često je isticao da
apostolska formacija nikad ne
prestaje. U mnogima od onih kojisu



ga slijedili, Božji poziv nije zaživio
duboko. Neki su odbili prihvatiti
njegovo učenje, povukli su se i više
nisu išli s njim (Iv 6,66), a mnogi su
napustili Isusa tijekom njegovog
suđenja. Mogli bismo reći da kod tih
ljudi želje još nisu bile čvrste,
stabilne, disciplinirane.

Malo po malo, s božanskom
strpljivošću, Bog se približava našem
srcu, poziva nas i šalje da priopćimo
Evanđelje svim muškarcima i
ženama. To čini kroz trenutke
osobne meditacije, euharistijskog
klanjanja, usmenim molitvama u
kojima koristimo riječi koje nam
Crkva nudi, a također i kroz
neprestanu kontemplaciju tijekom
dana. Otkrivamo bliskost s Kristom;
uživamo u njegovom prijateljstvu,
pogledu, snazi, razumijevanju... Bog
nas također priprema kroz
neuspjehe, pomažući nam da
postupno prekinemo veze sa svojim
velikim i malim idolima, unutarnjim



i vanjskim, kako bismo u našoj duši
stvorili više prostora za Isusa.
Napokon, Isus se približava našem
srcu neprekidnim radom koji
ispunjava naš dan: Otac moj sve do
sada radi pa i ja radim (Iv 5,17). Isti
Onaj koji je u naša srca stavio želju
za dobrim - „težinom“ koja je vodila
svetog Augustina - bit će taj koji će tu
želju dovršiti.

Harmonija dobroga

Kroz život često griješimo tražeći
kratkotrajna dobra koja ne
ispunjavaju naše srce, prividna
dobra koja nisu od Boga, izvora svega
dobra. Podsjećajući na brigu bogatog
mladića zbog onoga što mora
"učiniti" da bi stigao do neba, sveti
Ivan Pavao II ističe da "samo Bog
može odgovoriti na pitanje o tome
što je dobro, jer je on sam Dobro.
Pitati o dobru, zapravo, u konačnici
znači okrenuti se Bogu, punini
dobrote. Isus pokazuje da je pitanje



mladića u biti religiozno pitanje i da
dobrota koja čovjeka privlači i
istodobno obvezuje ima svoj izvor u
Bogu, a doista je i sam Bog. "[4]

Nakon što su ga mnogi napustili, Isus
je pitao Dvanaestoricu hoće li i oni
otići. Petar odgovori: Gospodine,
kome da idemo? Ti imaš riječi života
vječnoga! I mi vjerujemo i znamo: ti
si Svetac Božji. (Iv 6,68-69). U tom
pozivu na ljubav otkrili su krajnji
smisao svog života: Kraljevstvo
Božje, život vječni, nebo. Petar je
otkrio istinu koju će sveta Terezija
Avilska kasnije tako dobro izraziti:
„Bog je sve što trebamo.“ [5]
Pronašao je skriveno blago. Tada
druge želje u ljudskom srcu
pronalaze skladno, odmjereno,
razumno mjesto; tada dobra na koja
gledaju naše želje formiraju skladnu
cjelinu. Ne moramo bježati od njih,
ali oni više ne dominiraju nama. Tko
Boga nalazi iznad svih ostalih
dobara, osjeća se okretnim,



odvojenim, oslobođenim donijeti
snagu Evanđelja svim stvorenjima.
Tada smo sposobni „ujediniti se sa
Stvoriteljem koristeći svoju slobodu.
U poziciji smo da mu damo ili
uskratimo slavu koja mu pripada kao
Autoru svega što postoji. Ova
mogućnost čini svjetlost i hlad
ljudske slobode. Naš nas Gospodin
poziva, potiče nas da odaberemo
dobro, tako nas nježno voli! "[6]

Sveti Josemaría poticao je da
strastveno volimo svijet, ne zato što
je stvoreni svijet apsolutno dobar,
već zato što je prvi Božji dar, prvi
izvor svih želja koje se rađaju u
ljudskom srcu. Međutim, te želje
treba produbiti ljubavlju koja daje
smisao svim našim zadacima i
jedinstvo cjelokupnom našem
postojanju. Ljubav prema Bogu ne
uklanja naše ljudske želje - za
druženjem, budućnošću, plemenitim
ljudskim ciljevima - već ih pročišćava



i ujedinjuje u poziv na bliskost s
Bogom.

Sveti Augustin rekao je da se
moralne kreposti, vodeći nas do
sreće, u stvarnosti poistovjećuju s
ljubavlju prema Bogu. Svi naši
napori da s lakoćom i ljubavlju
činimo dobro su napori da volimo.
Stoga je biskup iz Hipona definirao
svaku od vrlina u funkciji ove
ljubavi: „Što se tiče kreposti koja nas
vodi do sretnog života, držim da
vrlina nije ništa drugo do savršena
ljubav prema Bogu... umjerenost je
ljubav koja se u potpunosti predaje
onome koga volim; snaga je ljubav
koja spremno podnosi sve radi onoga
koga voli; pravednost je ljubav koja
služi samo onome koga voli i stoga
vlada ispravno; razboritost je ljubav
koja pronicljivo razabire između
onoga što je koči i onoga što joj
pomaže."[7]

***



Put ka usklađivanju naših želja jača
se kroz naš život budući da je to
trajna priča o ljubavi. Često smo u
žurbi; donosimo ishitrene odluke i
tražimo trenutno zadovoljstvo... Ali
taj put na kraju dovodi do frustracije.
Na engleskom se kaže „fall in love“,
kao da je ljubav nešto što se iznenada
dogodi. Čak i ako ta iznenadna ljubav
ponekad postoji, ona neće uvijek biti
takva u našem životu. Može nas
iznenaditi da je Marija tako brzo
odgovorila na anđelovu najavu da će
biti Mesijina majka - kao da je
iznenada otkrila puninu božanske
ljubavi. Ali u stvarnosti Bog je
djelovao u duši naše Majke od
trenutka njezina bezgrešnog začeća i
tijekom cijelog njezinog života, što je
uvijek bila ljubavna priča.

Paul O’Callaghan

[1] Sveti Augustin, Ispovijesti, 13, 9.

[2] Sveti Ivan Pavao II, Veritatis
Splendor, 11.



[3] Sveti Josemaría, Brazda, 668.

[4] Sveti Ivan Pavao II, Veritatis
Splendor, 9.

[5] Sveta Terezija Avilska, isječak
pronađen u njezinoj knjizi koju je
koristila za molitvu.

[6] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
24.

[7] Sveti Augustin, On the Morals of
the Catholic Church, I, 15, 25

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-

i-isuse-sto-da-radimo/ (8.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-i-isuse-sto-da-radimo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-i-isuse-sto-da-radimo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrlo-ljudski-vrlo-bozanski-i-isuse-sto-da-radimo/

	Vrlo ljudski, vrlo božanski (I): Isuse, što da radimo?

