
opusdei.org

Vrati mi radost
svoga spasenja

Članak o milosti i obraćenju
napisan za Godinu milosrđa u
Crkvi. „Spoznaja štete počinjene
njegovim grijehom – protiv
Boga, drugih,te njega samoga –
navela je Davida da potraži
utočište i ozdravljenje u Boga.“

15.06.2018.

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam – Smiluj mi se,
Bože, po milosrđu svome.[1] Preko tri
tisuće godina psalam Miserere hranio
je molitvu svake generacije Božjeg



naroda. Recitira ga se svakog petka u
Laudama, ili Jutarnjoj molitvi
časoslova. Poput svetog Josemaríje,
njegovi nasljednici mole ga svake
večeri ispruženi na tlu[2]
izražavajući tijelom značenje riječi
ovoga „Magnificata milosti“, kako ga
je Papa nedavno nazvao. „To je 
Magnificat 'blaga i ponizna srca' koje
je kadro ispovjediti svoje grijehe
pred Bogom koji je u svojoj vjernosti
veći od bilo kojeg našeg grijeha.“[3]

Psalam Miserere uranja nas u
„duboku meditaciju o krivnji i
milosti.“[4] Židovska tradicija
pripisuje ove riječi Davidu nakon što
ga je prorok Natan ukorio, po Božjoj
naredbi, zbog njegovog preljuba s
Bat-Šebom i Urijine smrti.[5] Prorok
nije izravo optužio Davida za njegovo
zlodjelo; ispričao mu je
prispodobu[6] u kojoj je David
prepoznao svoj grijeh. Peccavi
Domino – Zgriješio sam protiv
Gospodina.[7] Miserere, molba za



milost koja izvire iz Davidovog srca
također izražava njegovu unutarnju
pustoš i svijest o patnjama koje je
prouzročio. Spoznaja štete počinjene
njegovim grijehom – protiv Boga,
drugih, te njega samoga – navela je
Davida da potraži utočište i
ozdravljenje u Boga, jedinoga koji
može ispraviti stvari. Po tom ćemo ...
umirit pred njim srce svoje ako nas
ono bilo u čem osuđuje. Jer Bog je veći
od našeg srca i znade sve.[8]

...jer ne znaju što čine.

Grijeh se u početku može učiniti
privlačnim zbog oslobođenja koje
obećava: slobode od Boga tako da
možemo biti uistinu svoji. Ali ovo
naočigled oslobođenje jest privid koji
se uskoro pretvara u težak teret.
Snažan, samome sebi dovoljan
čovjek koji nastoji utišati svoju
savjest prije ili kasnije stigne pred
zid. „Dosta mu je više uobičajenih
objašnjenja. Laži lažnih proroka više



nisu dostatne.“[9] Ovo je početak
obraćenja, ili jednog od „neprestanih
obraćenja u našem životu, koji su čak
i važniji te sve zahtjevniji.“[10]

Proces obraćenja nije uvijek brz kao
u slučaju kralja Davida. Sljepoća koja
mu prethodi i prati grijeh te koja
raste sa svakim počinjenim grijehom
može biti duljeg trajanja. Lako
možemo zavaravati sami sebe
opravdavajući svoje postupke;
govoreći si da se ne radi o toliko
važnoj stvari... Također se možemo
susresti s ovakvim stavom i u našem
okruženju, „u svijetu koji je prečesto
nemilosrdan prema grešniku i
popustljiv prema grijehu.“[11]
Nemilosrdan prema grešniku jer je
velika šteta učinjena grijehom
očigledna u ponašanju osobe; ali
popustljiv prema grijehu jer bi
priznavanje grijeha značilo gubljenje
određenih „sloboda“. Svi smo
izloženi ovome riziku. Vidimo
ružnoću grijeha kod drugih, ali ne



osuđujemo vlastite grijehe. Ne samo
da nam tada nedostaje milosti, već
sebe činimo nesposobnima primiti je.

Tama grijeha i mlakost sadrže
određeni oblik samoobmane,
namjerne sljepoće. Mi želimo ne
vidjeti i činiti kao da ne vidimo. To je
ono što traži Božji oprost. Isus na taj
način vidi grijeh kada s križa kaže: 
Oče, oprosti im, ne znaju što čine![12]
Propustili bismo shvatiti dubinu
Kristovih riječi oprosti im ako bismo
ih smatrali pukim dobronamjernim
prikrivanjem grijeha. Kada
odvajamo sebe od Boga, istovremeno
i „znamo“ i „ne znamo“ što činimo.
Shvaćamo da činimo zlo, ali
zaboravljamo da nećemo postići
ništa čineći ga. Naš Gospodin se
sažaljuje nad objema stvarnostima i
također na duboku tugu
prouzrokovanu u svijetu. Sveti Petar
je i znao i nije znao što čini dok je
nijekao svoga prijatelja. Poslije toga, 
gorko zaplaka,[13] i njegove su mu



suze pročistile pogled te omogućile
da jasnije vidi.

„Kristovo milosrđe nije milost koja je
jeftina, niti ono podrazumijeva
trivijalizaciju zla. Krist nosi punu
težinu grijeha i cjelokupne njegove
uništavalačke sile na svom tijelu i u
svojoj duši. On patnjom spaljuje i
preobražava zlo u vatri njegove
patnjom ispunjene ljubavi.“[14]
Njegove riječi oproštenja s Križa, ne
znaju što čine, otkrivaju nam cilj
Njegovih milosrdnih planova: da se
vratimo u Očev dom. Stoga nas s
Križa i povjerava zaštiti svoje Majke.

Nostalgija za Očevim domom

„Ljudski život na neki je način
neprestano vraćanje u Očev
dom.“[15] Prvo obraćenje, kao i ona
poslije njega, potječu iz spoznaje da
smo u određenom smislu beskućnici.
Razmetni sin „žudi za svježe pečenim
kruhom koji sluge u njegovoj kući,
kući njegovog oca, jedu za doručak.



Čežnja za domom, nostalgija, snažna
je emocija. Poput milosti ona razvija
dušu. Navodi nas na prisjećanje
našeg prvog iskustva dobra –
domovine iz koje smo potekli – i budi
u nama nadu u povratak u nju.
Suočen s ovim širokim obzorom
nostalgije, mladić – kako kaže
Evanđelje – dolazi k sebi i shvaća da
je očajan. Svatko od nas može doći, ili
biti doveden, do točke osjećanja
većeg jada. Svatko od nas ima svoj
skriveni jad; moramo moliti za milost
da ga otkrijemo.“[16]

Daleko od Očeve kuće, razmetni sin
shvaća da je u stvari daleko od
vlastite kuće. I iznova uviđa da je
mjesto koje je smatrao preprekom
svojem potpunom osobnom razvoju
ustvari dom koji uopće nije trebao
napuštati. Ali, čak i onima koji žive u
očevoj kući srca možda nisu u njoj.
To je slučaj kod starijeg brata iz
prispodobe. On nikada nije otišao od
kuće, ali njegovo srce je bilo drugdje.



Riječi proroka Izaije, koje je Isus
upotrijebio u svom naučavanju,
vrijede za ovoga sina: Narod me ovaj
usnama časti a srce mu je daleko od
mene.[17]

Stariji brat „nikada ne kaže 'oče',
nikada ne kaže 'brate' i misli samo na
sebe. Hvali se time što je neprestano
bio uz oca i služio mu; ali nije nikada
ovu bliskost živio s radošću. I sada
optužuje oca da mu nikada nije dao
ni jareta da se pogosti. Jadan otac!
Jedan sin je otišao, a drugi mu nikada
nije bio blizak! Očeva patnja je poput
Božje patnje, Isusove patnje kada se
udaljimo od njega, bilo na način da
odemo daleko ili tako što smo u
blizini, a da nismo bliski.“[18]
Ponekad ćemo u našim vlastitim
životima, iako se možda ne odvajamo
od oca kao što je to mlađi sin učinio,
jasnije shvatiti da smo na neki način
poput starijeg sina. Bog nam daje
dodatno svjetlo da uvidimo kako nas



želi približiti svome srcu putem
novog obraćenja.

U sceni Evanđelja koja prikazuje
razgovor između starijeg sina i
njegovog oca, vidimo ne samo očevu
nježnost već i tvrdokornost sinovog
srca.[19] Njegov oštar odgovor
pokazuje da je izgubio radost koja bi
trebala proizlaziti iz njegovog
boravka u očevoj kući. A tako je
izgubio i sposobnost radovati se
zajedno sa svojim ocem i bratom. Sve
što je bio u stanju učiniti jest
prigovarati oko bratovih
nedostataka. „Kad god naš nutarnji
život postane zaokupljen vlastitim
interesima i brigama, u njemu više
nema mjesta za druge... Božjeg glasa
se više ne čuje, tihu radost njegove
ljubavi više se ne osjeća i želja za
činjenjem dobra nestaje. Radi se o
veoma ozbiljnoj opasnosti, također i
za vjernike.“[20]



Otac time biva iznenađen i nastoji
omekšati srce svoga starijega sina.
Iako je taj sin ostao kod kuće, on
zavidi svom mlađem bratu, možda
da toga i nije svjestan, na njegovoj
neodgovornoj sebičnosti. Sebičnost
starijeg sina jest „razumnija“,
suptilnija, te možda čak i opasnija.
Otac inzistira: Trebalo se veseliti i
radovati jer ovaj brat tvoj bijaše
mrtav i oživje, izgubljen i nađe
se!“[21] Jakošću oca i nježnošću
majke prekorava ga: Sine, trebao bi
se radovati. Što se događa u tvome
srcu? „Stariji sin također je potrebit
milosrđa.“[22] I on treba osjetiti
nostalgiju za Očevom kućom, blagu
tugu koja nas navodi da se vratimo
kući.

Vrati mi radost spasenja

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci – Tebi, samom tebi ja sam
zgriješio i učinio što je zlo pred
tobom.[23] Duh Sveti, koji „će



pokazati svijetu što je grijeh“[24],
pomaže nam uvidjeti da ova
nostalgija, ova žudnja nije samo
nutarnji nemir. Radije, ona izvire iz
ranjenog odnosa. Udaljili smo se od
Boga i ostavili ga samoga i ostavili
smo sebe same. Sveti Augustin piše,
„in multa defluximus“[25]: kada se
udaljimo od Boga, naš život biva
raspršen po višestrukim zagađenim
izvorima i naša kuća postaje prazna i
napuštena.[26] Poticaji Duha Svetoga
navode nas da se vratimo Bogu koji
jedini može opraštati grijehe.[27]
Kako je lebdio nad vodama na
početku stvaranja[28], tako sada
lebdi nad dušama. Potiče grešnicu da
se bez riječi približi Isusu; i Božje
milosrđe je prima dok gosti za stolom
ne uspijevaju shvatiti uzrok njezinih
suza, miomiris, pomazanje njegovih
nogu.[29] Isusovo srce je ganuto i
govori da joj je oprošteno mnogo jer
ljubljaše mnogo.[30]



Čežnja za Očevom kućom čežnja je za
Božjom blizinom, za Božjim
milosrđem, za tim da naše srce kuca
„na način koji je istovremeno i
ljudski i božanski, s ljubavlju koja je
snažna, velikodušna i spremna
žrtvovati se.“[31] Ako se poput
mlađeg sina vratimo u Očev zagrljaj,
shvatit ćemo da je najbolji lijek za
naše rane naš Bog Otac. A zatim i
„treći sin“ dolazi na scenu: Isus, koji
pere noge grešnicima, Isus, koji je
postao sluga radi nas. „To je onaj koji,
iakotrajni lik Božji, nije se kao plijena
držao svoje jednakosti s Bogom, nego
sam sebe „oplijeni“ uzevši lik sluge
(Fil 2, 6-7). Ovaj sluga-sin jest Isus!
On je produžetak Očevih ruku i srca:
on je primio razmetnoga sina i oprao
mu prljave noge; on je pripremio
gozbu za slavlje oproštenja.“[32]

Cor mundum crea in me, Deus – Čisto
srce stvori mi, Bože.[33] Psalam 51
opetovano govori o očišćenju našega
srca.[33] Tu se ne radi o opsesivnom



bavljenju samim sobom ili
skrupulama, jer „kršćanin nije
neurotični sakupljač izvještaja o
dobrom ponašanju.“[34] Radi se o
ljubavi. Pokajani grješnik spreman je
učiniti što god je potrebno da izliječi
svoje srce, da vrati radost življenja s
Bogom. Redde mihi laetitiam salutaris
tui – Vrati mi radost svoga spasenja.
[36] Kada na stvari gledamo u ovom
svjetlu, ispovijed nije nešto hladno ili
rutinski, nekakav čisto birokratski
proces. „Bilo bi dobro zapitati se:
Radujem li se nakon odlaska na
ispovijed? Ili odmah prelazim na
sljedeću stvar, kao poslije odlaska
liječniku gdje čujemo da rezultati
pretraga i nisu toliko loši pa ih
vratimo u omotnicu?“[37]

Osoba koja se raduje cijeni primljeni
dar, i zahvalna je što joj je oprošteno.
I pokora tada postaje nešto mnogo
više od suhog čina radi uspostave
pravde. Pokora je zahtjev srca koje
osjeća potrebu da potkrijepi svoje



riječi „zgriješio sam, Bože, zgriješio
sam“ djelima. Stoga je sv. Josemaría
svima savjetovao da njeguju „duh
pokore.“[38] Srce raskajano,
ponizno[39] razumije potrebu za
vraćanjem Gospodinu, pomirenju s
njim, što se ne događa uvijek u
jednome danu. Budući da je ljubav ta
koju treba obnoviti kako bi se
postigla ova nova zrelost, sama
ljubav je lijek: „na ljubav se uzvraća
ljubavlju.“[40] Pokora je, stoga,
ljubav koja nas potiče na prihvaćanje
patnje – radosno, bez pridavanja
prevelike važnosti samima sebi, „bez
činjenja čudnih stvari“[41] - kao
zadovoljštinu za svu patnju koju smo
uzrokovali Bogu i drugima.

To je značenje onih riječi koje
svećenik izgovara tijekom ispovijedi
kada odrješuje vjernika: „Muka
Gospodina našega Isusa Krista... što
god dobra učiniš i zla podneseš, bilo
ti kao lijek grijeha, povećanje milosti
i nagrada za život vječni.“[42] Osim



toga, „kako je malo jedan život za
kajanje!“[43] Naš cijeli život tada
postaje radosna pokora, patnja
ispunjena pouzdanjem, bez tjeskobe
ili skrupula, jer cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies – srce
raskajano, ponizno, Bože, nećeš
prezreti.[44]

[1]Ps 51(50) 3

[2]Usp. Andres Vazquez de Prada, 
Osnivač Opusa Dei, svezak 3, Scepter,
New York, 2005., str. 266

[3]Papa Franjo, prvo razmatranje za
Jubilej svećenstva, 2. lipnja 2016.

[4]Sv. Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 24. listopada 2001.

[5] Usp. 2 Sam 11, 2ff

[6]Usp. 2 Sam 12, 2 - 4



[7]2 Sam 12, 13

[8]1 Iv 3, 19 – 20

[9]Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
260

[10]Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
br. 57

[11]Papa Franjo, Homilija, 24.
prosinca 2015.

[12]Lk 23, 34

[13]Mt 26, 75

[14]Kardinal Joseph Ratzinger,
Homilija, Missa pro eligendo
pontifice, 18. travnja 2005.

[15]Susret s Kristom, br. 64

[16]Papa Franjo, Prvo razmatranje za
Jubilej za svećenike, 2. lipnja 2016.

[17]Is 29, 13; usp. Mt 15, 8



[18]Papa Franjo, Opća audijencija,
11. svibnja 2016.

[19]Usp. Lk 15, 28-32

[20]Papa Franjo, Apost. pob. 
Evangelii gaudium, br. 2

[21]Lk 15, 32

[22]Papa Franjo, Opća audijencija,
11. svibnja 2016.

[23]Ps 51(50) 6

[24]Usp. Iv 16, 8. Ovo je prijevod tih
riječi iz Isusove svećeničke molitve
od strane sv. Ivana Pavla II. o kojima
je duboko promišljao u svojoj
enciklici Dominum et vivificantem
(18. svibnja, 1986.), 27-48.

[25]Sv. Augustin, Ispovijedi, X, 29, 40

[26]Usp. Mt 23, 38

[27]Usp. Lk 7, 48



[28]Usp. Pos 1, 2

[29]Usp. Lk 7, 36-50

[30]Usp. Lk 7, 47

[31]Prijatelji Božji, br. 232

[32]Papa Franjo, Angelus, 6. ožujka
2016.

[33]Ps 51(50), 12

[34]Usp. Ps 51(50) 4, 9, 11, 12, 19

[35]Susret s Kristom, br. 75

[36]Ps 51(50), 14

[37]Papa Franjo, Homilija, 24. ožujak
2016.

[38]Usp. Sv. Josemaría, Kovačnica, br.
784. U Prijatelji Božji, br. 138-140, naš
Otac objašnjava pravo značenje duha
pokore i daje različite primjere.

[39]Ps 51(50), 19



[40]Kovačnica, br. 442

[41]Kovačnica, br. 60

[42]Sv. Josemaría, Križni put, 8.
postaja

[43]Ps 51(50), 19

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-
spasenja/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-spasenja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-spasenja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-spasenja/

	Vrati mi radost svoga spasenja

