opusdei.org

Vrati mi radost
svoga spasenja

Clanak o milosti i obracenju
napisan za Godinu milosrda u
Crkvi. ,,Spoznaja Stete poCinjene
njegovim grijehom - protiv
Boga, drugih,te njega samoga —
navela je Davida da potrazi
utociSte i ozdravljenje u Boga.“

15.06.2018.

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam — Smiluj mi se,
BoZe, po milosrdu svome.[1] Preko tri
tisuce godina psalam Miserere hranio
je molitvu svake generacije BoZjeg



naroda. Recitira ga se svakog petka u
Laudama, ili Jutarnjoj molitvi
Casoslova. Poput svetog Josemarije,
njegovi nasljednici mole ga svake
veceri ispruzeni na tlu[2]
izrazavajuci tijelom znacenje rijeci
ovoga ,Magnificata milosti“, kako ga
je Papa nedavno nazvao. ,To je
Magnificat 'blaga i ponizna srca' koje
je kadro ispovjediti svoje grijehe
pred Bogom Kkoji je u svojoj vjernosti
veci od bilo kojeg naSeg grijeha.“[3]

Psalam Miserere uranja nas u
»,duboku meditaciju o krivnji i
milosti.“[4] Zidovska tradicija
pripisuje ove rije¢i Davidu nakon $to
ga je prorok Natan ukorio, po BoZjoj
naredbi, zbog njegovog preljuba s
Bat-Sebom i Urijine smrti.[5] Prorok
nije izravo optuZio Davida za njegovo
zlodjelo; ispricao mu je
prispodobu[6] u kojoj je David
prepoznao svoj grijeh. Peccavi
Domino - ZgrijeSio sam protiv
Gospodina.[7] Miserere, molba za



milost koja izvire iz Davidovog srca
takoder izraZzava njegovu unutarnju
pustos i svijest o patnjama koje je
prouzrocio. Spoznaja Stete poCinjene
njegovim grijehom - protiv Boga,
drugih, te njega samoga — navela je
Davida da potraZi utociste i
ozdravljenje u Boga, jedinoga koji
moZze ispraviti stvari. Po tom cemo ...
umirit pred njim srce svoje ako nas
ono bilo u cem osuduje. Jer Bog je veci
od naseg srca i znade sve.[8]

...jer ne znaju Sto cCine.

Grijeh se u pocetku moze uciniti
privlacnim zbog oslobodenja koje
obecava: slobode od Boga tako da
moZemo biti uistinu svoji. Ali ovo
naocigled oslobodenje jest privid koji
se uskoro pretvara u tezak teret.
SnaZzan, samome sebi dovoljan
covjek koji nastoji utiSati svoju
savjest prije ili kasnije stigne pred
zid. ,Dosta mu je viSe uobicajenih
objasSnjenja. Lazi laznih proroka viSe



nisu dostatne.“[9] Ovo je poCetak
obracenja, ili jednog od ,,neprestanih
obracenja u naSem zivotu, koji su Cak
i vazniji te sve zahtjevniji.“[10]

Proces obracenja nije uvijek brz kao
u slucaju kralja Davida. Sljepoca koja
mu prethodi i prati grijeh te koja
raste sa svakim pocinjenim grijehom
mozZe biti duljeg trajanja. Lako
moZemo zavaravati sami sebe
opravdavajuci svoje postupke;
govoredi si da se ne radi o toliko
vaznoj stvari... Takoder se mozemo
susresti s ovakvim stavom i u naSem
okruzenju, ,u svijetu koji je precesto
nemilosrdan prema gresniku i
popustljiv prema grijehu.“[11]
Nemilosrdan prema gresniku jer je
velika Steta uCinjena grijehom
oCigledna u ponasSanju osobe; ali
popustljiv prema grijehu jer bi
priznavanje grijeha znacilo gubljenje
odredenih ,sloboda“. Svi smo
izloZeni ovome riziku. Vidimo
ruznocu grijeha kod drugih, ali ne



osudujemo vlastite grijehe. Ne samo
da nam tada nedostaje milosti, vec
sebe ¢inimo nesposobnima primiti je.

Tama grijeha i mlakost sadrze
odredeni oblik samoobmane,
namjerne sljepoce. Mi Zelimo ne
vidjeti i Ciniti kao da ne vidimo. To je
ono Sto trazi BoZji oprost. Isus na taj
nacin vidi grijeh kada s kriza kaze:
Oce, oprosti im, ne znaju Sto cine![12]
Propustili bismo shvatiti dubinu
Kristovih rijeCi oprosti im ako bismo
ih smatrali pukim dobronamjernim
prikrivanjem grijeha. Kada
odvajamo sebe od Boga, istovremeno
i,znamo“1i,ne znamo*“ Sto ¢inimo.
Shvacamo da ¢inimo zlo, ali
zaboravljamo da necemo postici
nista Cineci ga. NasS Gospodin se
sazaljuje nad objema stvarnostima i
takoder na duboku tugu
prouzrokovanu u svijetu. Sveti Petar
je1znao i nije znao Sto €ini dok je
nijekao svoga prijatelja. Poslije toga,
gorko zaplaka,[13] i njegove su mu



suze procistile pogled te omogucile
da jasnije vidi.

,Kristovo milosrde nije milost koja je
jeftina, niti ono podrazumijeva
trivijalizaciju zla. Krist nosi punu
tezinu grijeha i cjelokupne njegove
uniStavalacke sile na svom tijeluiu
svojoj dusi. On patnjom spaljuje i
preobrazava zlo u vatri njegove
patnjom ispunjene ljubavi.“[14]
Njegove rijeCi oprostenja s Kriza, ne
znaju Sto Cine, otkrivaju nam cilj
Njegovih milosrdnih planova: da se
vratimo u Ocev dom. Stoga nas s
Kriza i povjerava zastiti svoje Majke.

Nostalgija za O¢evim domom

»Ljudski zivot na neki je nacin
neprestano vracanje u OcCev
dom.“[15] Prvo obracenje, kao i ona
poslije njega, potjeCu iz spoznaje da
smo u odredenom smislu beskucénici.
Razmetni sin ,,Zudi za svjeZe pecCenim
kruhom koji sluge u njegovoj kuci,
kudi njegovog oca, jedu za dorucak.



CeZnja za domom, nostalgija, snazna
je emocija. Poput milosti ona razvija
dusu. Navodi nas na prisjecanje
naSeg prvog iskustva dobra -
domovine iz koje smo potekli - i budi
u nama nadu u povratak u nju.
Suocen s ovim Sirokim obzorom
nostalgije, mladic¢ — kako kaze
Evandelje — dolazi k sebi i shvaca da
je oCajan. Svatko od nas moZe dodi, ili
biti doveden, do toCke osjecanja
veceg jada. Svatko od nas ima svoj
skriveni jad; moramo moliti za milost
da ga otkrijemo.“[16]

Daleko od Oceve kuce, razmetni sin
shvaca da je u stvari daleko od
vlastite kuce. I iznova uvida da je
mjesto koje je smatrao preprekom
svojem potpunom osobnom razvoju
ustvari dom koji uopce nije trebao
napustati. Ali, ¢ak i onima koji Zive u
oCevoj kuci srca mozda nisu u njoj.
To je slucaj kod starijeg brata iz
prispodobe. On nikada nije otiSao od
kuce, ali njegovo srce je bilo drugdje.



Rijeci proroka Izaije, koje je Isus
upotrijebio u svom naucavanju,
vrijede za ovoga sina: Narod me ovaj
usnama casti a srce mu je daleko od
mene.[17]

Stariji brat ,nikada ne kaZe 'oCe’,
nikada ne kaZe 'brate' i misli samo na
sebe. Hvali se time $to je neprestano
bio uz oca i sluzio mu; ali nije nikada
ovu bliskost Zivio s radoScu. I sada
optuzuje oca da mu nikada nije dao
ni jareta da se pogosti. Jadan otac!
Jedan sin je otiSao, a drugi mu nikada
nije bio blizak! Oceva patnja je poput
BoZje patnje, Isusove patnje kada se
udaljimo od njega, bilo na nacin da
odemo daleko ili tako Sto smo u
blizini, a da nismo bliski.“[18]
Ponekad ¢emo u naSim vlastitim
Zivotima, iako se mozda ne odvajamo
od oca kao Sto je to mladi sin ucinio,
jasnije shvatiti da smo na neki nacin
poput starijeg sina. Bog nam daje
dodatno svjetlo da uvidimo kako nas



zeli pribliZiti svome srcu putem
novog obracenja.

U sceni Evandelja koja prikazuje
razgovor izmedu starijeg sina i
njegovog oca, vidimo ne samo ocevu
njeznost vec i tvrdokornost sinovog
srca.[19] Njegov oStar odgovor
pokazuje da je izgubio radost koja bi
trebala proizlaziti iz njegovog
boravka u oCevoj kuci. A tako je
izgubio i sposobnost radovati se
zajedno sa svojim ocem i bratom. Sve
Sto je bio u stanju uciniti jest
prigovarati oko bratovih
nedostataka. ,Kad god nas nutarnji
Zivot postane zaokupljen vlastitim
interesima i brigama, u njemu vise
nema mjesta za druge... BoZjeg glasa
se viSe ne Cuje, tihu radost njegove
ljubavi viSe se ne osjeca i Zelja za
Cinjenjem dobra nestaje. Radi se o
veoma ozbiljnoj opasnosti, takoder i
za vjernike.“[20]



Otac time biva iznenaden i nastoji
omeksati srce svoga starijega sina.
Iako je taj sin ostao kod kuce, on
zavidi svom mladem bratu, moZda
da toga i nije svjestan, na njegovoj
neodgovornoj sebi¢nosti. Sebi¢nost
starijeg sina jest ,razumnija“,
suptilnija, te mozda Cak i opasnija.
Otac inzistira: Trebalo se veseliti i
radovati jer ovaj brat tvoj bijaSe
mrtav i 0Zivje, izgubljen i nade
se!“[21] JakoScu oca i njeZnosScu
majke prekorava ga: Sine, trebao bi
se radovati. Sto se dogada u tvome
srcu? ,,Stariji sin takoder je potrebit
milosrda.“[22] I on treba osjetiti
nostalgiju za OCevom kucom, blagu
tugu koja nas navodi da se vratimo
kudi.

Vrati mi radost spasenja

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci — Tebi, samom tebi ja sam
zgrijesio i ucinio Sto je zlo pred
tobom.[23] Duh Sveti, koji ,,Ce



pokazati svijetu $to je grijeh“[24],
pomaze nam uvidjeti da ova
nostalgija, ova Zudnja nije samo
nutarnji nemir. Radije, ona izvire iz
ranjenog odnosa. Udaljili smo se od
Boga i ostavili ga samoga i ostavili
smo sebe same. Sveti Augustin piSe,
»in multa defluximus“[25]: kada se
udaljimo od Boga, nas Zivot biva
rasprsen po viSestrukim zagadenim
izvorima i naSa kuca postaje prazna i
napustena.[26] Poticaji Duha Svetoga
navode nas da se vratimo Bogu koji
jedini moZe oprastati grijehe.[27]
Kako je lebdio nad vodama na
pocetku stvaranja[28], tako sada
lebdi nad duSama. PoticCe gresnicu da
se bez rijeci pribliZi Isusu; i BoZje
milosrde je prima dok gosti za stolom
ne uspijevaju shvatiti uzrok njezinih
suza, miomiris, pomazanje njegovih
nogu.[29] Isusovo srce je ganuto 1
govori da joj je oproSteno mnogo jer
ljubljase mnogo.[30]



CeZnja za OCevom kucom ¢eZnja je za
BoZjom blizinom, za Bozjim
milosrdem, za tim da naSe srce kuca
»,na nacin koji je istovremeno i
ljudski i boZanski, s ljubavlju koja je
snazna, velikodusna i spremna
Zrtvovati se.“[31] Ako se poput
mladeg sina vratimo u OcCev zagrljaj,
shvatit cemo da je najbolji lijek za
naSe rane na$ Bog Otac. A zatim i
»treci sin“ dolazi na scenu: Isus, koji
pere noge greSnicima, Isus, koji je
postao sluga radi nas. ,,To je onaj koji,
iakotrajni lik BoZji, nije se kao plijena
drZao svoje jednakosti s Bogom, nego
sam sebe ,,oplijeni“ uzevsi lik sluge
(Fil 2, 6-7). Ovaj sluga-sin jest Isus!
On je produzetak Ocevih ruku i srca:
on je primio razmetnoga sina i oprao
mu prljave noge; on je pripremio
gozbu za slavlje oprostenja.“[32]

Cor mundum crea in me, Deus — Cisto
srce stvori mi, BoZe.[33] Psalam 51

opetovano govori o oCiS¢enju nasega
srca.[33] Tu se ne radi o opsesivnom



bavljenju samim sobom ili
skrupulama, jer ,krS¢anin nije
neuroti¢ni sakupljac izvjeStaja o
dobrom ponasanju.“[34] Radi se o
ljubavi. Pokajani grje$nik spreman je
uciniti Sto god je potrebno da izlijeci
svoje srce, da vrati radost Zivljenja s
Bogom. Redde mihi laetitiam salutaris
tui — Vrati mi radost svoga spasenja.
[36] Kada na stvari gledamo u ovom
svjetlu, ispovijed nije nesto hladno ili
rutinski, nekakav ¢isto birokratski
proces. ,,Bilo bi dobro zapitati se:
Radujem li se nakon odlaska na
ispovijed? Ili odmah prelazim na
sljedecu stvar, kao poslije odlaska
lijeCniku gdje Cujemo da rezultati
pretraga i nisu toliko losi pa ih
vratimo u omotnicu?“[37]

Osoba koja se raduje cijeni primljeni
dar, i zahvalna je Sto joj je oprosteno.
I pokora tada postaje nesto mnogo
viSe od suhog Cina radi uspostave
pravde. Pokora je zahtjev srca koje
osjeca potrebu da potkrijepi svoje



rijeci ,,zgrijeSio sam, Boze, zgrijeSio
sam*“ djelima. Stoga je sv. Josemaria
svima savjetovao da njeguju ,,duh
pokore.“[38] Srce raskajano,
ponizno[39] razumije potrebu za
vracanjem Gospodinu, pomirenju s
njim, Sto se ne dogada uvijek u
jednome danu. Buduci da je ljubav ta
koju treba obnoviti kako bi se
postigla ova nova zrelost, sama
ljubav je lijek: ,na ljubav se uzvraca
ljubavlju.“[40] Pokora je, stoga,
ljubav koja nas potice na prihvacanje
patnje — radosno, bez pridavanja
prevelike vaznosti samima sebi, ,bez
Cinjenja Cudnih stvari“[41] - kao
zadovoljstinu za svu patnju koju smo
uzrokovali Bogu i drugima.

To je znacenje onih rijeci koje
svecenik izgovara tijekom ispovijedi
kada odrjesuje vjernika: ,Muka
Gospodina naSega Isusa Krista... Sto
god dobra ucini$ i zla podneses, bilo
ti kao lijek grijeha, povecanje milosti
i nagrada za Zivot vjecCni.“[42] Osim



toga, ,,kako je malo jedan Zivot za
kajanje!“[43] NaS cijeli Zivot tada
postaje radosna pokora, patnja
ispunjena pouzdanjem, bez tjeskobe
ili skrupula, jer cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies — srce
raskajano, ponizno, BoZe, neces
prezreti.[44]

[1]1Ps 51(50) 3

[2]Usp. Andres Vazquez de Prada,
Osnivac Opusa Dei, svezak 3, Scepter,
New York, 2005., str. 266

[3]Papa Franjo, prvo razmatranje za
Jubilej svecenstva, 2. lipnja 2016.

[4]Sv. Ivan Pavao II., Opca
audijencija, 24. listopada 2001.

[5] Usp. 2 Sam 11, 2ff

[6]Usp. 2 Sam 12,2 -4



[7]12 Sam 12, 13
[8]11v3,19-20

[9]1Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
260

[10]Sv. Josemaria, Susret s Kristom,
br. 57

[11]Papa Franjo, Homilija, 24.
prosinca 2015.

[12]Lk 23, 34
[13]1Mzt 26, 75

[14]Kardinal Joseph Ratzinger,
Homilija, Missa pro eligendo
pontifice, 18. travnja 2005.

[15]Susret s Kristom, br. 64

[16]Papa Franjo, Prvo razmatranje za
Jubilej za svecenike, 2. lipnja 2016.

[17]Is 29, 13; usp. Mt 15, 8



[18]Papa Franjo, Opca audijencija,
11. svibnja 2016.

[19]1Usp. Lk 15, 28-32

[20]Papa Franjo, Apost. pob.
Evangelii gaudium, br. 2

[21]1Lk 15, 32

[22]Papa Franjo, Opca audijencija,
11. svibnja 2016.

[23]Ps 51(50) 6

[24]Usp. Iv 16, 8. Ovo je prijevod tih
rijeci iz Isusove svecenicke molitve
od strane sv. Ivana Pavla II. o kojima
je duboko promisljao u svojoj
enciklici Dominum et vivificantem
(18. svibnja, 1986.), 27-48.

[25]Sv. Augustin, Ispovijedi, X, 29, 40
[26]Usp. Mt 23, 38

[27]Usp. Lk 7, 48



[28]Usp. Pos 1, 2

[29]Usp. Lk 7, 36-50
[30]Usp. Lk 7,47
[31]Prijatelji BoZji, br. 232

[32]Papa Franjo, Angelus, 6. oZujka
2016.

[33]1Ps 51(50), 12

[34]Usp. Ps 51(50) 4,9, 11, 12,19
[35]Susret s Kristom, br. 75
[36]1Ps 51(50), 14

[37]1Papa Franjo, Homilija, 24. oZujak
2016.

[38]Usp. Sv. Josemaria, Kovacnica, br.
784. U Prijatelji BoZji, br. 138-140, nas
Otac objasnjava pravo znacenje duha
pokore i daje razliCite primjere.

[39]1Ps 51(50), 19



[40]Kovacnica, br. 442
[41]1Kovacnica, br. 60

[42]Sv. Josemaria, KriZni put, 8.
postaja

[43]Ps 51(50), 19

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-
spasenja/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-spasenja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-spasenja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrati-mi-radost-svoga-spasenja/

	Vrati mi radost svoga spasenja

