
opusdei.org

Vrata poniznosti

Bog je sam sebe učinio malenim
kako bismo mi mogli postati
veliki u jedinoj istinskoj
veličini: poniznosti srca. Članak
Guillaumea Dervillea o životu
kršćana.

18.03.2017.

Na pročelju bazilike Rođenja Isusova
u Betlehemu još uvijek se nalaze
obrisi antičkih vrata, koja su s
vremenom postala sićušni prolaz
jedva metar i pol visok. Njihova
nizina imala je ulogu spriječiti bilo
koga ući na konju i tako zaštititi ovo



sveto mjesto. Smanjene dimenzije
ovih vrata danas su izazov
posjetiteljima s jasnom porukom:
"Moramo se prignuti, duhovno
moramo ući kao što je bilo ući
pješice, kako bismo ušli kroz vrata
vjere i susreli Boga koji je toliko
različit od naših predrasuda i
razmišljanja - Boga koji se krije u
poniznosti novorođenčeta."[1]

Božja smo djeca

U svojoj drugoj enciklici, papa Franjo
podsjeća nas zašto nam je toliko
potrebna poniznost, ta jednostavna i
velika istina koja se lako zaboravlja u
energičnosti i užurbanosti
svakodnevnog života: "Mi nismo
Bog" [2]. Doista, činjenica da smo
stvorenja najdublja je istina našeg
bića, naše postojanje dobili smo od
Boga. Kada prihvatimo tu temeljnu
istinu, tada dopuštamo da nas
Božanska milost preobrazi. Tada
možemo spoznati stvarnost kakva



ona jest, upotpuniti ju i ponuditi ju
natrag Bogu, istinski ljubeći svijet,
kao što je to sv. Josemaría često
naglašavao. A u samom središtu tog
iznimnog pothvata leži poniznost,
"koja nam pomaže istovremeno
spoznati našu bijedu i veličinu" [3]:
našu bijedu koju smo tako često
iskusili i veličinu našeg bića
dobivenu po krštenju u kćeri i sinove
Božje u Kristu.

Poniznost je "vrlina svetaca i onih
koji su dopustili Bogu da ih ispuni ...
što su postali važniji u očima drugih,
to su više shvaćali da su ništa i da
bez Božje milosti ne mogu učiniti
ništa (usp. Iv 15:8)"[4]. Takva su mala
djeca, a takvi smo i mi pred Bogom.
Stoga, moramo se vratiti na ključnu
istinu: Bog me voli. Kada osoba zna
da je voljena od Boga - Ljubavi koja
se otkriva u ljubavi primljenoj od
drugih - tada ta osoba može ljubiti
sve ljude svijeta.



Poniznost u ophođenju s drugima

Poniznost nas navodi prihvatiti
stvarnost kakva ona doista jest, a
posebno naše bližnje, ljude s kojima
smo povezani kroz obitelj, vjeru ili
život općenito. Dakle, kad god smo u
prilici, činimo dobro svima, a osobito
onima koji pripadaju našoj obitelji u
vjeri (Gal 6:10). Apostol nas uči kako
ne posustati od svakodnevnog
življenja ljubavi. Kako možemo ne
vidjeti one koji su poput nas primili
dar krštenja kao braću i sestre, djecu
istoga Oca dobrote i milosrđa?
"Poniznost nas vodi za ruku
pokazujući kako se na najbolji
mogući način odnositi prema našem
susjedu, to jest, kako imati
razumijevanja prema svakome,
živjeti u miru sa svima, opraštati
svakome, nikad ne stvarati podjele ili
barijere i ponašati se uvijek kao
instrument koji potiče na
jedinstvo"[5].



Ponizni ljudi imaju poseban osjećaj
za darove primljene od Boga, kako u
vlastitom životu, tako i u životima
drugih, oni razumiju da je svaka
osoba Božji dar i stoga se raduju
svima bez uspoređivanja ili rivalstva.
Svaka je osoba jedinstvena u Božjim
očima i doprinosi nečemu što drugi
ne mogu ponuditi. Poniznost nam
daje da se radujemo radosti drugih,
jednostavno zato što postoje i imaju
inherentnu vrijednost. Ponizna
osoba zna kako biti još jedan pored
drugih.

Obitelj ima ovdje ključnu ulogu.
Dijete raste navikavajući se biti s
drugima, govoriti i slušati. S ostalom
braćom i sestrama, dijete nije uvijek
u centru pažnje i uči zahvaljivati. A
kada dođe osobni uspjeh, on ili ona
shvaća da je toliko toga bilo
omogućeno zahvaljujući žrtvi
članova obitelji i prijatelja. Poniznost
raste sa zahvalnošću, kao i s
praštanjem: opraštajući i moleći za



oprost. Tko sam ja da mi drugi
trebaju reći: "Oprosti"? Poniznost
osobe, možda i s autoritetom, koja
moli za oprost atraktivna je i
zarazna. Posebno je tome tako u
suživotu supružnika, roditelja i djece,
nadređenih i suradnika.

Bez naivnosti, kršćani bi redovito
trebali biti dobro raspoloženi prema
svojim bližnjima, jer svaka osoba je
uistinu važna i ima istinsku
vrijednost. Biti svjesni tuđeg
dostojanstva pomaže nam izbjeći pad
u "ponižavajuću ravnodušnost"[6].
Kršćanski poziv zahtijeva
usredotočenost na druge, biti otvoren
za one oko nas ne mareći previše o
tome što će drugi reći ili hoćemo li
možda ispasti glupi. Neki ljudi mogu
zastrašiti druge, jer su ovi sami
plašljivi i ne zrače svjetlost i toplinu.
Oni previše razmišljaju o sebi, o tome
što će drugi reći, možda iz nekog
pretjeranog osjećaja časti i brige za



vlastitu sliku, iza kojih se skrivaju
ponos i nedostatak jednostavnosti.

Pokušavajući zadržati pozornost
usmjerenu na sebe višestrukim
obznanjivanjem vlastitih želja i
prohtjeva, naglašavajući pritom
manje-više uobičajene zdravstvene
probleme, ili naprotiv, skrivajući
bolest za koju bi drugi trebali znati,
kako bi nam bolje mogli pomoći
svojim molitvama i podrškom: svi ti
stavovi vjerojatno su znak da
trebamo pročišćenje. "Nisi ponižen,
ako si osjetljiv, ako je svaka tvoja
misao o tebi,ako ponižavaš druge,
ako se ne znaš odreći nepotrebnog, a
s vremena na vrijeme i onog što je
potrebno, ako postaneš namrgođen
kad stvari ne ispadnu onako kako si
se nadao. S druge strane, možeš biti
siguran da si ponižen, ako znaš kako
sebe učiniti "svima sve, da bi spasio
sve" (1 Kor 9 : 22) ". [7]



Usredotočiti se na dobro i živjeti u
skladu

Zasvirasmo vam i ne zaigraste,
zakukasmo i ne zaplakaste (Mt
11:17). Naš Gospodin koristi ovdje
pjesmu ili neku popularnu igru da
pokaže kako ga neki od njegovih
suvremenika nisu prepoznali. Svi
smo pozvani otkriti Krista u svim
događajima i u svakoj osobi,
poštujući pritom Božanski način
djelovanja. Bog je onaj koji stvara,
oslobađa, spašava, oprašta i poziva ...
"Ne možemo riskirati
suprotstavljajući se potpunoj slobodi
ljubavi kojom je Bog ulazi u život
svake osobe" [8].

Otvoriti sebe drugima na neki način
implicira prilagoditi im se, npr.
igranje timskog sporta s onima koji
su manje vješti, ili zaboraviti osobne
preferencije poradi nečega što druga
osoba voli raditi kada se odmara. U
odnosima s drugima, ponizna osoba



voli biti pozitivna, dok ponosna
osoba ima potrebu pretjeranog
naglašavanja negativnosti. U obitelji,
na poslu, u društvu u cjelini,
poniznost nam omogućuje vidjeti
druge u svjetlu njihovih vrlina.
Nasuprot tome, oni koji imaju
potrebu često govoriti o stvarima
koje ih "čine nervoznim" ili ih
smetaju kod drugih, obično to čine
zbog nedostatka otvorenosti uma i
srca. Možda trebaju naučiti voljeti
druge s njihovim nedostatcima.
Zatim možemo provesti u djelo
"pedagogiju ljubavi" koja, malo po
malo, stvara neodoljivu silu:
postajući malen, kako bi drugi mogli
rasti. Kao što je to Kristov glasnik
Ivan Krstitelj rekao: On treba da
raste, a ja da se umanjujem (Iv 3,30).

Vječna Riječ učinila se malenom.
"Crkveni oci našli su u grčkom
prijevodu Starog zavjeta odlomak iz
knjige proroka Izaije, koji sv. Pavao
također citira kako bi pokazao da su



novi Božji putovi već prorečeni u
Starom zavjetu. Tamo čitamo:
'Gospodin je smanjio riječ' (Iz 10:23;
Rim 9:28). Sam Sin je Riječ, Logos:
vječna Riječ postala je malena -
dovoljno malena da stane u jasle. On
je postao dijete, kako bismo mi mogli
shvatiti Riječ"[9].

Isus stavlja sebe na dohvat svima.
Vodi razgovore sa svojim učenicima,
koristi parabole i stavlja sebe na
njihovu razinu. U rješavanju pitanja
o plaćanju poreza caru, Krist tretira
Petra kao sebi ravnopravnog (Mt
17:27) [10]. Isto čini sa svetim
ženama, kao i s drugim ženama
udaljenijim od Boga, s farizejima te s
Pilatom. Moramo "se odvojiti" od
vlastitog način postojanja, kako
bismo pošli ususret drugima. Tako
razvijamo određenu sposobnost
prilagodbe drugima, izbjegavajući
pritom zanesenost opsesijama ili
manijama, otkrivajući simpatičnost u
svakoj osobi, tu iskru božanske



ljubavi; zadovoljavajući se biti samo
jedan od mnogih na obiteljskim
proslavama i u slijedu liturgijskog
kalendara, koji označava ritam našeg
života kao sinova i kćeri Božjih.
Skromna osoba živi pozorno oko
potreba drugih. Takav stav je u srži
dobrih manira, vidljivih u mnogim
detaljima kao što su neprekidanje
razgovora, jela, a ponajmanje
molitve javljanjem na telefon, osim
naravno u slučaju nužde. Milosrđe
naposljetku niče iz humusa, plodnog
tla, poniznosti: Ljubav je strpljiva i
dobrostiva; ne zavidi, ne hvasta se (1
Kor 13: 4).

Poniznost u radu

U enciklici Laudato si', Papa ističe da
je u osnovi svakog rada "koncept
odnosa koji možemo i moramo
ostvariti s onim što jest, osim nas
samih" [11], sa stvarima i ljudima
oko nas. Tako rad pruža brojne
mogućnosti za rast u poniznosti.



Ako se naš šef ponaša oholo, možemo
pokušati pronaći razlog tome, možda
u teretu velike odgovornosti ili
jednostavno loše prospavanoj
prethodnoj noći. Ako naš suradnik
pogriješi u nečemu, nastojmo
ispraviti tu pogrešku bez ranjavanja
njega kao osobe. Osjećaj žalosti zbog
tuđeg uspjeha, jasan je znak
nedostatka poniznosti i vjere: svi su
vaši, i vi ste Kristovi, i Krist je Božji (1
Kor 3: 22-23). Ponizni ljudi, kada
nastoje usavršiti vlastitu stručnu
sposobnost, čine to također iz razloga
kako bi bolje služili drugima. To
znači da ispravljaju nakane, traže
nadnaravni pogled, neposustajanje
pod pritiskom površnog ili čak i
korumpiranog društva, ali ni ne
gledaju svisoka na druge iz tih
razloga. Ponizni ljudi bježe od
perfekcionizma, jer prepoznaju
vlastite granice i oslanjaju se na
druge kako bi poboljšali svoj učinak.
Skromna osoba uvijek je spremna
ispraviti se i tražiti oprost.



Bog nas je dozvao u postojanje s
ljubavlju koja je slobodna. Međutim,
ponekad se čini kao da moramo
opravdati vlastitu egzistenciju. Želja
za isticanjem, za raditi stvari na
drugačiji način, za skretanjem
pozornosti na sebe, pretjerana
zaokupljenost osjećajem korisnosti i
željom da "sjajimo", čak i u služenju,
mogu biti simptomi bolesti duše, koja
zahtijeva da se potraži pomoć drugih
i bude poslušan milosti. "S pogledom
ravnodušnim prema dobru i mnogo
više zabrinutim o tome kako
istaknuti vlastiti ego, mlakost će se
nakupiti u duši u talozima sebičnosti
i oholosti... Prazni razgovori
fokusirani na sebe... taj "non cogitare
nisi de se" očitovan u "non loqui nisi
de se", hladi milosrdnu ljubav i
olabavljuje apostolsku revnost "[12].
Nasuprot tome, ponizna osoba
izbjegava vođenje razgovora o svom
životu, vlastitim iskustvima i
postignućima, izbjegava
preuveličavanje vlastitih zasluga.



Specifičan je stav osobe koja se stalno
prisjeća Božje milosti i vidi život u
svjetlu Božje providnosti. Ako i
govori o onome što je učinila, to je na
korist drugima. Tako svjedočanstvo
osobnog susreta s Kristom, u okviru
odgovarajuće skromnosti, može
pomoći drugoj osobi otkriti da Isus i
nju također voli, prašta i čini
božanskom. Kakva radost! "Voljen
sam, dakle postojim" [13].

Neki trenutci posebno su pogodni za
obnavljanje naše želje za poniznošću.
Na primjer, dobivanje promaknuća
ili pokretanje javno vidljivog posla.
To su trenutci za donošenje odluka
koje odražavaju kršćanski način
rada: viđenje te pozicije kao prilike
koju nam Bog daje da služimo više,
ne koristeći je za osobni probitak; već
za povećavanje brige za najslabije,
ne posustajanje u napasti da ih
zaboravimo sada kada imamo
pristup ljudima kojima prije nismo
imali. To je trenutak za dati primjer



odvojenosti od osobnih dobitaka i
priznanja svojstvenih tom položaju
ili na poslu, dati malu važnost
pljesku koji se obično daje osobama
na vlasti, i umjesto toga biti otvoren
za kritike, koje često sadrže jezgru
istine. Mnogo je načina kako težiti
jednostavnosti u radu: smijati se
samima sebi kada se nađemo da, na
primjer, tražimo kako smo ispali na
fotografiji ili kako smo citirani u
tekstu, ne pokušavajući ostaviti
osobni pečat na svemu ili postajati
uznemiren kada od nas nije tražen
savjet za rješenje nekog problema.

Učiti za donošenje vlastitih
prosudbi

U profesionalnim i obiteljskim
okupljanjima pogledi se češće
razmjenjuju, nego što se
sukobljavaju. Jesmo li takvi da uvijek
želimo drugima nametnuti vlastiti
način razmišljanja? Kakve bi stvari
trebale biti, što bi trebalo učiniti...



Pretjerano inzistiranje na vlastitom
stajalištu ukazuje na krutost uma.
Dakako, popuštajući drugima nije
automatski pametna stvar, no često
pokazuje mogućnost nadilaženja
vlastitog stajališta. Koristeći priliku
za predati vlastitu prosudbu vrlo je
ugodno u Božjim očima [14]. Britkim
riječima, Benedikt XVI jednom je
primijetio Tertulijanovu nesretnu
krutost misli tijekom posljednjih
godina njegovog života, kada se
izolirao u vlastitom stajalištu: "Kada
čovjek u svoj svojoj veličini vidi samo
vlastitu misao, na kraju je upravo to
izgubljena veličina."[15]

Ponekad treba slušati i mlađe ljude
koji imaju manje iskustva, ali možda
imaju veće darove uma ili srca, ili su
u prilici u kojoj im Božja milost daje
posebnu pomoć. Ako pretjerano
brinemo o tome što drugi misle o
nama, nedostaje nam poniznosti.
Život Isusa, Sina Božjega, neiscrpna
je pouka za svakog kršćanina



odgovornog za ono što svijet smatra
važnim. Poklici pri ulasku u
Jeruzalem nisu naveli Kralja kraljeva
da zaboravi da će biti razapet i da će
postati trpeći Sluga (usp. Iv 12:
12-19).

Sv. Ljudevit, francuski kralj, jednom
je prilikom savjetovao svoga sina da,
ako jednog dana postane kralj,
tijekom sastanaka s vijećem ne bi
trebao previše pohlepno braniti svoje
mišljenje bez prvotnog saslušanja
drugih: "Članovi vijeća mogli bi se
bojati suprotstaviti ti se, a to nikako
ne želiš."[16] Vrlo je zdravo naučiti
kako ne istupiti s vlastitim
mišljenjem prebrzo, prije svega u
nedostatku krajnje odgovornosti i
nekih informacija o temi, a da ne
spominjemo nedostatak milosti
države, kao i poznavanje činjenica
koje možda osoba na dužnosti
posjeduje. Treba vježbati krepost
slušanja savjetnika i mijenjanja
vlastitog mišljenja. Razboritost u



prosudbi unapređuje se timskim
radom. Radeći kao tim, ujedinjujući
napore, odnositi se pažljivo i donositi
odluke uz pomoć drugih: sve to je
vježba u poniznosti i razboritosti.

Poniznost beskorisnog sluge

U pastoralnim inicijativama, u
župama i dobrotvornim udrugama, u
projektima za pomoć imigrantima,
rješenja problema često nisu očita i
postoji mnogo načina kako im
pristupiti. Ponizna osoba će
obznaniti vlastito mišljenje, tražeći
pritom razjašnjenje određenih
točaka, ako je potrebno, pa čak i
prihvatiti smjernice različite od
vlastitih ideja. Tako se iskazuje
povjerenje u Božju milost, koja
pomaže onima koji vrše svoje
obaveze s pravom nakanom i
oslanjaju se na savjete stručnjaka u
području.

Malo ljudi shvaća da Katolička crkva,
s prekrasnom kolektivnom



poniznošću, nadahnjuje veliki broj
pokreta širom svijeta za pomoć
bolesnima i siromašnima. Poniznost
je osobito potrebna Božjim ljudima,
gdje se ljudsko i božansko tako blisko
miješa. Kako je lijepo biti poderana
omotnica primljenog pisma! Sluge
smo beskorisne, učinili smo što smo
bili dužni učiniti (Lk 17:10).

Slično tome, svećenik će imati
"poniznost učenja ne biti u
modi" [17] i nastojati uvijek biti u
središtu svega. On će gotovo
instinktivno odbaciti želju za
isticanjem, biti uvijek u središtu
pozornosti, što lako može biti znak
nekog tko sebe vidi kao "vlasnika"
duša. S druge strane, laici, ako su
ponizni, poštovat će svete
poslužitelje zbog onog što oni
predstavljaju, neće kritizirati svoje
župnike ili svećenike općenito, nego
pokušati im pomoći i moliti za njih.
Noini sinovi pokrili su golo tijelo
svog pijanog oca (usp. Post 9,23).



"Poput dobrih Noinih sinova, bacite
plašt ljubavi po nedostatcima koje
vidite na svom ocu, Svećeniku"[18].
Sveti Toma More primijenio je ovu
priču na rimskog prvosvećenika, za
kojeg kršćani trebaju moliti, a ne
progoniti ga! [19]

Vrijeme pripada Bogu: vjera i
poniznost

"Svjedok Pisma zdušan je u tome da
je briga Božanske providnosti
konkretna i neposredna, Bog brine za
sve, od najmanjih stvari do najvećih
događaja u svijetu i njegovoj
povijesti. Svete knjige snažno
potvrđuju apsolutnu Božju
suverenost tijekom događanja: "Naš
je Bog na nebesima, on radi što
želi"(Ps 115: 3), a tako je i s Kristom,
"koji se otvara i nitko ga neće
zatvoriti, koji se zatvara i nitko ga
neće otvoriti"(Otk 3:7). Kao što kaže
Knjiga Izreka: "Mnogi su planovi u



umu čovjeka, ali Gospodnje će se
namisli izvršiti" (Izr 19:21) [20].

Vjera i poniznost idu ruku pod ruku.
Na našem putu prema nebeskoj
domovini, trebamo se dati voditi
Bogu, imajući utočište u Njemu i
slušajući njegovu Riječ [21]. Spokojno
čitanje Starog i Novog zavjeta, uz
pomoć teoloških i duhovnih
komentara, pomaže nam u svakom
trenutku razumjeti što nam to Bog
govori i poziva nas na obraćenje. "Jer
moje misli nisu vaše misli, niti su
moji putovi vaši putovi, govori
Gospodin" (Iz 55: 8; usp Rim 11:33).
Poniznost vjere klečati pred Isusom
prisutnim u Svetoj Euharistiji,
klanjajući se utjelovljenoj Riječi
poput pastira u Betlehemu. Sveta
Terezija Benedikta od Križa, Edith
Stein, rekla je kako nikada nije
zaboravila trenutak kada je vidjela
ženu koja je ušla u crkvu s vrećicom
punom namirnica i kleknula na
molitvu [22].



Poniznost nas navodi živjeti u
sadašnjosti, odvojeni od onoga što
budućnost može donijeti, pronalazeći
Božju volju. Mi kršćani smo ljudi
"koji žudimo za njegovom
pojavom" (2 Tim 4: 8). Ako se
nađemo uzrujani u nepovoljnim
okolnostima, moramo rasti u vjeri i
poniznosti. "Čim se uistinu prepustite
Bogu, znat ćete kako biti zadovoljni
sa svime što će se dogoditi. Nećete
izgubiti mir ako vaša nastojanja ne
rezultiraju onime čemu ste se nadali,
čak i ako ste sve stavili u njih i
koristili sva potrebna sredstva. Jer
'ispast će' na način kako je Bog
htio."[23]

Tako možemo izbjeći pretjeranu
uzrujanost, ali i sklonost prebiranja
po sjećanjima na ponižavanja. Dijete
Božje oprašta uvrede i ide dalje bez
zamjerki [24]. A ako netko misli da je
bio uvrijeđen, treba pokušati ne se
zadržavati na tome i bez gunđanja ići
dalje. Moramo promatrati Isusa i



shvatiti da je "mnogo više meni
oprošteno. Koliko veliki dug ljubavi
ostaje meni za platiti!" [25] Skromna
osoba uzima k srcu primjer sv. Pavla:
Zaboravljam ono što je iza mene i
hitim prema onomu što me čeka.
Trudim se istrčati utrku do cilja i
primiti nagradu kojoj nas je Bog, kroz
Krista Isusa, pozvao u nebo (Fil 3:
13-14).

Čak i bolest se može prihvatiti kao
poslanje dano od Boga. I dio tog
poslanja uključuje učenje kako
dozvoliti biti potpomognuti i praćeni,
znak napuštenosti u Isusovim
rukama, koji se uprisutnjuje u našoj
braći i sestrama. "Jer moramo
dopuniti što nedostaje patnjama
Kristovim, za dobrobit njegovog
tijela, to jest Crkve" (Kol 1:24).

Prihvaćanje vlastitih slabosti dopušta
nam prihvatiti tuđu pomoć, biti
popustljiv prema drugima, razumjeti
stanje drugih i izbjeći farizejska



iznenađenja. Naša slabost otvara
nam razum i srce za razumijevanje
slabosti drugih: npr. uvijek
pretpostavljajući dobru namjeru ili
olakotne okolnosti zbog kojih je za
nekoga bilo teško djelovati drugačije,
međutim, to ne znači ignorirati
istinu, nazivati zlo dobrom, a dobro
zlom ili mijenjati gorko u slatko, a
slatko u gorko (Iz 5,20).

Takav stav daleko je od niskog
samopouzdanja, koje je učestalo u
današnje vrijeme i koje je nezdravo,
jer ne odgovara istini i zapreka je
postavljanju odvažnih ciljeva. Nema
razloga za obeshrabrenost. Poniznost
nam daje da prihvatimo ono što ne
možemo promijeniti, s dubokim
uvjerenjem da nas naš Gospodin želi
povesti putevima milosrđa (usp Heb
3,10; Ps 95 [94]: 10). "Znati da smo
načinjeni od gline, ponovno
sastavljeni, stalan je izvor radosti. To
znači priznati našu malenost u
Božjim očima: malo dijete, sin. Može



li se bilo koja radost usporediti s
radošću osobe koja zna da je
siromašna i slaba, ali također zna da
je dijete Božje?"[26]

Otvorenost Providnosti

Ponizni ljudi otvoreni su za
djelovanje Božje providnosti. Oni ne
streme potpuno kontrolirati sve u
životu ili imati objašnjenje za sve.
Oni poštuju otajstvo ljudske osobe i
povjerenja u Boga, iako se budućnost
čini nesigurna. Oni se ne trude otkriti
skrivene Božje nakane, ili ono što
nadilazi njihove vlastite snage (usp
Sir 3,21). Božja milost njima je
dovoljna, jer snaga se usavršava u
slabosti (2 Kor 12: 9). Tu milost
nalaze u odnosu s Kristom i dijele ju
u svom životu.

Nakon dirljivog čina zahvalnosti
Bogu Ocu, Isus poziva svoje učenike
svih vremena da se približe Njemu,
quia mitis sum et humilis corde (Mt
11,29). Naš Gospodin je blaga i



ponizna srca i u Njemu ćemo naći
razumijevanje i mir. Mi pristupamo
Kristu u Euharistiji, njegovom
ranjenom i uskrsnulom tijelu: in
humilitate carnis assumptae, molimo
na svetoj misi u Došašću. On dolazi u
poniznosti našeg tijela. Diramo
neizrecivu Božju poniznost. "Isusova
poniznost: u Betlehemu, u Nazaretu,
na Kalvariji. Međutim, još je više
poniznosti i samoponiženja u Svetoj
hostiji: više nego u štali, više nego u
Nazaretu, više nego na križu" [27].

Djevica Marija prati nas da Ga
možemo primiti s onom poniznošću s
kojom je on primila svoga Sina Isusa.
Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux est orta [28]. Živio
korijen, živjela vrata koja su rodila
Svjetlo koje osvjetljava svijet uronjen
u tami ponosa. Isus Krist, Svjetlo od
Svjetla [29], otkriva nam milost Boga
Oca.

Guillaume Derville



[1] Benedikt XVI, Homilija, 24.
prosinca 2011.

[2] Papa Franjo, enciklika Laudato
si' (24. svibnja 2015.), 67.

[3] Sveti Josemaría Escriva, Prijatelji
Božji, 94.

[4] Papa Franjo, Govor Rimskoj
kuriji, 21. prosinca 2015.

[5] Sveti Josemaría Escriva, Prijatelji
Božji, 233.

[6] Papa Franjo, Lice milosrđa (11.
travnja 2015), 15.

[7] Sveti Josemaría Escriva, Susret s
Kristom, 9.

[8] Papa Franjo, Apostolsko pismo
Milosrđe i bijeda (studeni 30, 2016),
2.

[9] Benedikt XVI, post-sinodalna
apostolska pobudnica Riječ
Gospodnja, 12.



[10] Usp. Guillaume de Saint-Thierry,
Exposé sur le Cantique des
Cantiques, 109, u Chrétiennes 82,
243.

[11] Papa Franjo, Laudato si', 125.

[12] Blaženi Alvaro del Portillo,
Pastoralno pismo, 9. siječnja 1980., 31
(citirano u Álvaro del Portillo, Orar
Como sal y como Luz Barceloni:.
Planeta, 2013, 207).

[13] Papa Franjo, Milosrđe i bijeda,
16.

[14] Usp. Sveti Josemaría Escriva,
Put, 177.

[15] Benedikt XVI, Audijencija, 30.
svibnja 2007.

[16] Sveti Ljudevit Francuski,
duhovna oporuka napisana svom
sinu, budućem Filipu III., u Acta
sanctorum Augustii 5 (1868), 546.



[17] Sveti Josemaría Escriva,
Razgovori, 59.

[18] Sveti Josemaría Escriva, Put, 75.

[19] Usp. Sveti Toma Moore,
Responsio ad Lutherum, u Yale-ovom
izdanju sabranih djela sv. Tome
Moorea, sv. 5, str. 142 (CW5, 142 /
1-4).

[20] Katekizam Katoličke Crkve, 303.

[21] Usp. Sagrada Biblia, prijevod i
bilješke s bogoslovnog fakulteta
Sveučilišta Navarra, komentar na
Psalam 95 (94).

[22] Usp. Sveta Terezija Benedikta od
Križa (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith steins: Kindheit und Jugend,
1965 (cijelo izdanje, 1985), str. 362.

[23] Sveti Josemaría Escriva, Brazda,
860.



[24] Usp. Javier Echevarria,
Pastoralno pismo, 4. studenoga 2015,
br. 21.

[25] Sveti Josemaría Escriva,
Kovačnica, 210.

[26] Sveti Josemaría Escriva, Prijatelji
Božji, 108.

[27] Sveti Josemaría Escriva, Put, 533.

[28] Himna, Kraljice neba.

[29] Usp. Rimski misal, Vjerovanje.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/vrata-poniznosti/
(26.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vrata-poniznosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrata-poniznosti/

	Vrata poniznosti

