opusdei.org

Vrata poniznosti

Bog je sam sebe ucinio malenim
kako bismo mi mogli postati
veliki u jedinoj istinskoj
veli¢ini: poniznosti srca. Clanak
Guillaumea Dervillea o zivotu
krScana.

18.03.2017.

Na procelju bazilike Rodenja Isusova
u Betlehemu joS uvijek se nalaze
obrisi antickih vrata, koja su s
vremenom postala si¢usni prolaz
jedva metar i pol visok. Njihova
nizina imala je ulogu sprijeciti bilo
koga uci na konju i tako zastititi ovo



sveto mjesto. Smanjene dimenzije
ovih vrata danas su izazov
posjetiteljima s jasnom porukom:
"Moramo se prignuti, duhovno
moramo uci kao $to je bilo uéi
pjesice, kako bismo usli kroz vrata
vjere i susreli Boga koji je toliko
razliCit od naSih predrasuda i
razmiSljanja - Boga koji se krije u
poniznosti novorodenceta."[1]

BoZja smo djeca

U svojoj drugoj enciklici, papa Franjo
podsjeca nas zasto nam je toliko
potrebna poniznost, ta jednostavna i
velika istina koja se lako zaboravlja u
energicnosti i uZurbanosti
svakodnevnog Zivota: "Mi nismo
Bog" [2]. Doista, Cinjenica da smo
stvorenja najdublja je istina naSeg
bica, nase postojanje dobili smo od
Boga. Kada prihvatimo tu temeljnu
istinu, tada dopusStamo da nas
BoZanska milost preobrazi. Tada
moZemo spoznati stvarnost kakva



ona jest, upotpuniti ju i ponuditi ju
natrag Bogu, istinski ljubeci svijet,
kao Sto je to sv. Josemaria Cesto
naglasavao. A u samom srediStu tog
iznimnog pothvata lezi poniznost,
"koja nam pomaZze istovremeno
spoznati nasu bijedu i veli¢inu" [3]:
nasu bijedu koju smo tako Cesto
iskusili i veli¢inu nasSeg bica
dobivenu po krstenju u kceri i sinove
BozZje u Kristu.

Poniznost je "vrlina svetaca i onih
koji su dopustili Bogu da ih ispuni ...
Sto su postali vazniji u oima drugih,
to su viSe shvacali da su niSta i da
bez Bozje milosti ne mogu uciniti
nista (usp. Iv 15:8)"[4]. Takva su mala
djeca, a takvi smo i mi pred Bogom.
Stoga, moramo se vratiti na klju¢nu
istinu: Bog me voli. Kada osoba zna
da je voljena od Boga - Ljubavi koja
se otkriva u ljubavi primljenoj od
drugih - tada ta osoba moze ljubiti
sve ljude svijeta.



Poniznost u ophodenju s drugima

Poniznost nas navodi prihvatiti
stvarnost kakva ona doista jest, a
posebno nase bliznje, ljude s kojima
smo povezani kroz obitelj, vjeru ili
Zivot opcenito. Dakle, kad god smo u
prilici, ¢inimo dobro svima, a osobito
onima koji pripadaju nasoj obitelji u
vjeri (Gal 6:10). Apostol nas uci kako
ne posustati od svakodnevnog
zivljenja ljubavi. Kako mozemo ne
vidjeti one koji su poput nas primili
dar krStenja kao bracu i sestre, djecu
istoga Oca dobrote i milosrda?
"Poniznost nas vodi za ruku
pokazujuci kako se na najbolji
mogucdi nacin odnositi prema nasem
susjedu, to jest, kako imati
razumijevanja prema svakome,
Zivjeti u miru sa svima, oprastati
svakome, nikad ne stvarati podjele ili
barijere i ponasati se uvijek kao
instrument koji potice na
jedinstvo"[5].



Ponizni ljudi imaju poseban osjecaj
za darove primljene od Boga, kako u
vlastitom Zivotu, tako i u Zivotima
drugih, oni razumiju da je svaka
osoba Bozji dar i stoga se raduju
svima bez usporedivanja ili rivalstva.
Svaka je osoba jedinstvena u Bozjim
oCima i doprinosi neCemu Sto drugi
ne mogu ponuditi. Poniznost nam
daje da se radujemo radosti drugih,
jednostavno zato Sto postoje i imaju
inherentnu vrijednost. Ponizna
osoba zna kako biti joS jedan pored
drugih.

Obitelj ima ovdje klju¢nu ulogu.
Dijete raste navikavajuci se biti s
drugima, govoriti i sluSati. S ostalom
bracom i sestrama, dijete nije uvijek
u centru paznje i uci zahvaljivati. A
kada dode osobni uspjeh, on ili ona
shvaca da je toliko toga bilo
omoguceno zahvaljujudi Zrtvi
Clanova obitelji i prijatelja. Poniznost
raste sa zahvalnoséu, kaois
prastanjem: oprastajuci i moleci za



oprost. Tko sam ja da mi drugi
trebaju reci: "Oprosti"? Poniznost
osobe, mozda i s autoritetom, koja
moli za oprost atraktivna je i
zarazna. Posebno je tome tako u
suzivotu supruznika, roditelja i djece,
nadredenih i suradnika.

Bez naivnosti, krs¢ani bi redovito
trebali biti dobro raspoloZeni prema
svojim bliZnjima, jer svaka osoba je
uistinu vazna i ima istinsku
vrijednost. Biti svjesni tudeg
dostojanstva pomaze nam izbjeci pad
u "ponizavajucu ravnodusnost"[6].
Krséanski poziv zahtijeva
usredotoCenost na druge, biti otvoren
za one oko nas ne mareci previse o
tome Sto Ce drugi reci ili ho¢emo li
mozda ispasti glupi. Neki ljudi mogu
zastraSiti druge, jer su ovi sami
plasljivi i ne zrace svjetlost i toplinu.
Oni previSe razmi$ljaju o sebi, o tome
Sto Ce drugi reci, mozda iz nekog
pretjeranog osjecaja Casti i brige za



vlastitu sliku, iza kojih se skrivaju
ponos i nedostatak jednostavnosti.

PokuSavajuci zadrZzati pozornost
usmjerenu na sebe viSestrukim
obznanjivanjem vlastitih Zelja i
prohtjeva, naglasavajucéi pritom
manje-visSe uobicajene zdravstvene
probleme, ili naprotiv, skrivajuci
bolest za koju bi drugi trebali znati,
kako bi nam bolje mogli pomoci
svojim molitvama i podrskom: svi ti
stavovi vjerojatno su znak da
trebamo prociScenje. "Nisi poniZen,
ako si osjetljiv, ako je svaka tvoja
misao o tebi,ako ponizavas druge,
ako se ne zna$ odreci nepotrebnog, a
S vremena na vrijeme i onog Sto je
potrebno, ako postanes namrgoden
kad stvari ne ispadnu onako kako si
se nadao. S druge strane, moZes biti
siguran da si ponizen, ako zna$ kako
sebe uciniti "svima sve, da bi spasio
sve" (1 Kor 9:22)". [7]



Usredotociti se na dobro i Zivjeti u
skladu

Zasvirasmo vam i ne zaigraste,
zakukasmo i ne zaplakaste (Mt
11:17). NasS Gospodin koristi ovdje
pjesmu ili neku popularnu igru da
pokaze kako ga neki od njegovih
suvremenika nisu prepoznali. Svi
smo pozvani otkriti Krista u svim
dogadajima i u svakoj osobi,
postujuci pritom BoZanski nacin
djelovanja. Bog je onaj koji stvara,
oslobada, spaSava, oprasta i poziva ...
"Ne mozZemo riskirati
suprotstavljajuci se potpunoj slobodi
ljubavi kojom je Bog ulazi u Zivot
svake osobe" [8].

Otvoriti sebe drugima na neki nacin
implicira prilagoditi im se, npr.
igranje timskog sporta s onima koji
su manje vjesti, ili zaboraviti osobne
preferencije poradi necega Sto druga
osoba voli raditi kada se odmara. U
odnosima s drugima, ponizna osoba



voli biti pozitivna, dok ponosna
osoba ima potrebu pretjeranog
naglasavanja negativnosti. U obitelji,
na poslu, u drustvu u cjelini,
poniznost nam omogucuje vidjeti
druge u svjetlu njihovih vrlina.
Nasuprot tome, oni koji imaju
potrebu Cesto govoriti o stvarima
koje ih "Cine nervoznim" ili ih
smetaju kod drugih, obi¢no to Cine
zbog nedostatka otvorenosti uma i
srca. Mozda trebaju nauciti voljeti
druge s njihovim nedostatcima.
Zatim moZemo provesti u djelo
"pedagogiju ljubavi" koja, malo po
malo, stvara neodoljivu silu:
postajuci malen, kako bi drugi mogli
rasti. Kao Sto je to Kristov glasnik
Ivan Krstitelj rekao: On treba da
raste, a ja da se umanjujem (Iv 3,30).

VjeCna RijeC ulinila se malenom.
"Crkveni oci nasli su u grckom
prijevodu Starog zavjeta odlomak iz
knjige proroka Izaije, koji sv. Pavao
takoder citira kako bi pokazao da su



novi BoZji putovi vec proreceni u
Starom zavjetu. Tamo Citamo:
'Gospodin je smanjio rijec' (Iz 10:23;
Rim 9:28). Sam Sin je Rije¢, Logos:
vjeCna RijeC postala je malena -
dovoljno malena da stane u jasle. On
je postao dijete, kako bismo mi mogli
shvatiti Rijec"[9].

Isus stavlja sebe na dohvat svima.
Vodi razgovore sa svojim ucenicima,
koristi parabole i stavlja sebe na
njihovu razinu. U rjeSavanju pitanja
o placanju poreza caru, Krist tretira
Petra kao sebi ravnopravnog (Mt
17:27) [10]. Isto €ini sa svetim
Zenama, kao i s drugim Zenama
udaljenijim od Boga, s farizejima te s
Pilatom. Moramo "se odvojiti" od
vlastitog nacin postojanja, kako
bismo posli ususret drugima. Tako
razvijamo odredenu sposobnost
prilagodbe drugima, izbjegavajuci
pritom zanesenost opsesijama ili
manijama, otkrivajuci simpati¢nost u
svakoj osobi, tu iskru bozanske



ljubavi; zadovoljavajuci se biti samo
jedan od mnogih na obiteljskim
proslavama i u slijedu liturgijskog
kalendara, koji oznacava ritam naSeg
zivota kao sinova i kéeri Bozjih.
Skromna osoba Zivi pozorno oko
potreba drugih. Takav stav je u srzi
dobrih manira, vidljivih u mnogim
detaljima kao Sto su neprekidanje
razgovora, jela, a ponajmanje
molitve javljanjem na telefon, osim
naravno u slucaju nuzde. Milosrde
naposljetku nice iz humusa, plodnog
tla, poniznosti: Ljubav je strpljiva i
dobrostiva; ne zavidi, ne hvasta se (1
Kor 13: 4).

Poniznost u radu

U enciklici Laudato si', Papa istice da
je u osnovi svakog rada "koncept
odnosa koji mozZemo i moramo
ostvariti s onim $to jest, osim nas
samih" [11], sa stvarima i ljudima
oko nas. Tako rad pruza brojne
mogucnosti za rast u poniznosti.



Ako se nas Sef ponasSa oholo, moZemo
pokusati pronaci razlog tome, mozda
u teretu velike odgovornosti ili
jednostavno loSe prospavanoj
prethodnoj no¢i. Ako nas suradnik
pogrijesi u neCemu, nastojmo
ispraviti tu pogresku bez ranjavanja
njega kao osobe. Osjecaj Zalosti zbog
tudeg uspjeha, jasan je znak
nedostatka poniznosti i vjere: svi su
vasi, i vi ste Kristovi, i Krist je Bozji (1
Kor 3: 22-23). Ponizni ljudi, kada
nastoje usavrsiti vlastitu stru¢nu
sposobnost, Cine to takoder iz razloga
kako bi bolje sluzili drugima. To
znaci da ispravljaju nakane, traze
nadnaravni pogled, neposustajanje
pod pritiskom povrsSnog ili ¢ak i
korumpiranog drustva, ali ni ne
gledaju svisoka na druge iz tih
razloga. Ponizni ljudi bjeze od
perfekcionizma, jer prepoznaju
vlastite granice i oslanjaju se na
druge kako bi poboljsali svoj ucinak.
Skromna osoba uvijek je spremna
ispraviti se i traZiti oprost.



Bog nas je dozvao u postojanje s
ljubavlju koja je slobodna. Medutim,
ponekad se ¢ini kao da moramo
opravdati vlastitu egzistenciju. Zelja
za isticanjem, za raditi stvari na
drugaciji nacin, za skretanjem
pozornosti na sebe, pretjerana
zaokupljenost osjecajem korisnosti i
Zeljom da "sjajimo", Cak i u sluzenju,
mogu biti simptomi bolesti duSe, koja
zahtijeva da se potrazi pomoc drugih
i bude posluSan milosti. "S pogledom
ravnodusSnim prema dobru i mnogo
viSe zabrinutim o tome kako
istaknuti vlastiti ego, mlakost Ce se
nakupiti u dusi u talozima sebi¢nosti
i oholosti... Prazni razgovori
fokusirani na sebe... taj "non cogitare
nisi de se" o¢itovan u "non loqui nisi
de se", hladi milosrdnu ljubav i
olabavljuje apostolsku revnost "[12].
Nasuprot tome, ponizna osoba
izbjegava vodenje razgovora o svom
Zivotu, vlastitim iskustvima i
postignucima, izbjegava
preuvelicavanje vlastitih zasluga.



Specifican je stav osobe koja se stalno
prisjeca BozZje milosti i vidi Zivot u
svjetlu Bozje providnosti. Ako i
govori o onome $to je ucinila, to je na
korist drugima. Tako svjedoCanstvo
osobnog susreta s Kristom, u okviru
odgovarajuce skromnosti, moze
pomoci drugoj osobi otkriti da Isus i
nju takoder voli, prasta i ¢ini
bozanskom. Kakva radost! "Voljen
sam, dakle postojim" [13].

Neki trenutci posebno su pogodni za
obnavljanje naSe Zelje za poniznoscu.
Na primjer, dobivanje promaknuca
ili pokretanje javno vidljivog posla.
To su trenutci za donoSenje odluka
koje odrazavaju kr$canski nacin
rada: videnje te pozicije kao prilike
koju nam Bog daje da sluzimo vise,
ne koristeci je za osobni probitak; vec
za povecavanje brige za najslabije,
ne posustajanje u napasti da ih
zaboravimo sada kada imamo
pristup ljudima kojima prije nismo
imali. To je trenutak za dati primjer



odvojenosti od osobnih dobitaka i
priznanja svojstvenih tom poloZaju
ili na poslu, dati malu vaznost
pljesku koji se obi¢no daje osobama
na vlasti, i umjesto toga biti otvoren
za kritike, koje Cesto sadrZe jezgru
istine. Mnogo je nacina kako teziti
jednostavnosti u radu: smijati se
samima sebi kada se nademo da, na
primjer, trazimo kako smo ispali na
fotografiji ili kako smo citirani u
tekstu, ne pokuSavajucdi ostaviti
osobni pecat na svemu ili postajati
uznemiren kada od nas nije traZen
savjet za rjeSenje nekog problema.

Uciti za donosSenje vlastitih
prosudbi

U profesionalnim i obiteljskim
okupljanjima pogledi se CeSce
razmjenjuju, nego Sto se
sukobljavaju. Jesmo li takvi da uvijek
Zelimo drugima nametnuti vlastiti
nacin razmisljanja? Kakve bi stvari
trebale biti, Sto bi trebalo uciniti...



Pretjerano inzistiranje na vlastitom
stajaliStu ukazuje na krutost uma.
Dakako, popustajuci drugima nije
automatski pametna stvar, no Cesto
pokazuje mogucnost nadilazenja
vlastitog stajaliSta. Koristeci priliku
za predati vlastitu prosudbu vrlo je
ugodno u BoZjim oc¢ima [14]. Britkim
rijeCima, Benedikt XVI jednom je
primijetio Tertulijanovu nesretnu
krutost misli tijekom posljednjih
godina njegovog Zivota, kada se
izolirao u vlastitom stajalistu: "Kada
covjek u svoj svojoj veli¢ini vidi samo
vlastitu misao, na kraju je upravo to
izgubljena veli¢ina."[15]

Ponekad treba slusati i mlade ljude
koji imaju manje iskustva, ali mozda
imaju vece darove uma ili srca, ili su
u prilici u kojoj im BoZja milost daje
posebnu pomoc. Ako pretjerano
brinemo o tome $to drugi misle o
nama, nedostaje nam poniznosti.
Zivot Isusa, Sina BoZjega, neiscrpna
je pouka za svakog krSc¢anina



odgovornog za ono Sto svijet smatra
vaznim. Poklici pri ulasku u
Jeruzalem nisu naveli Kralja kraljeva
da zaboravi da Ce biti razapet i da Ce
postati trpeci Sluga (usp. Iv 12:
12-19).

Sv. Ljudevit, francuski kralj, jednom
je prilikom savjetovao svoga sina da,
ako jednog dana postane kralj,
tijekom sastanaka s vijecem ne bi
trebao previSe pohlepno braniti svoje
miSljenje bez prvotnog saslusanja
drugih: "Clanovi vije¢a mogli bi se
bojati suprotstaviti ti se, a to nikako
ne zeliS."[16] Vrlo je zdravo nauciti
kako ne istupiti s vlastitim
miSljenjem prebrzo, prije svega u
nedostatku krajnje odgovornosti i
nekih informacija o temi, a da ne
spominjemo nedostatak milosti
drzave, kao i poznavanje ¢injenica
koje mozda osoba na duznosti
posjeduje. Treba vjezbati krepost
sluSanja savjetnika i mijenjanja
vlastitog miSljenja. Razboritost u



prosudbi unapreduje se timskim
radom. Radeci kao tim, ujedinjujuci
napore, odnositi se pazljivo i donositi
odluke uz pomo¢ drugih: sve to je
vjezba u poniznosti i razboritosti.

Poniznost beskorisnog sluge

U pastoralnim inicijativama, u
Zupama i dobrotvornim udrugama, u
projektima za pomoc¢ imigrantima,
rjeSenja problema Cesto nisu ocita i
postoji mnogo nacina kako im
pristupiti. Ponizna osoba ce
obznaniti vlastito misljenje, trazeci
pritom razjasSnjenje odredenih
toCaka, ako je potrebno, pa Cak i
prihvatiti smjernice razlicite od
vlastitih ideja. Tako se iskazuje
povjerenje u Bozju milost, koja
pomaze onima Kkoji vrse svoje
obaveze s pravom nakanom i
oslanjaju se na savjete strucnjaka u
podrudju.

Malo lJjudi shvaca da Katolicka crkva,
s prekrasnom kolektivnom



poniznosc¢u, nadahnjuje veliki broj
pokreta Sirom svijeta za pomo¢
bolesnima i siromasnima. Poniznost
je osobito potrebna Bozjim Jjudima,
gdje se ljudsko i bozansko tako blisko
mijeSa. Kako je lijepo biti poderana
omotnica primljenog pisma! Sluge
smo beskorisne, u¢inili smo Sto smo
bili duzni uciniti (Lk 17:10).

Sliéno tome, svecéenik ¢e imati
"poniznost u€enja ne biti u

modi" [17] 1 nastojati uvijek biti u
sredistu svega. On Ce gotovo
instinktivno odbaciti Zelju za
isticanjem, biti uvijek u sredistu
pozornosti, Sto lako moZze biti znak
nekog tko sebe vidi kao "vlasnika"
dusa. S druge strane, laici, ako su
ponizni, poStovat Ce svete
posluZitelje zbog onog Sto oni
predstavljaju, nece kritizirati svoje
Zupnike ili svecenike opcenito, nego
pokusati im pomoci i moliti za njih.
Noini sinovi pokrili su golo tijelo
svog pijanog oca (usp. Post 9,23).



"Poput dobrih Noinih sinova, bacite
plast Jjubavi po nedostatcima koje
vidite na svom ocu, Sveceniku"[18].
Sveti Toma More primijenio je ovu
pri¢u na rimskog prvosvecenika, za
kojeg krscani trebaju moliti, a ne
progoniti ga! [19]

Vrijeme pripada Bogu: vjera i
poniznost

"Svjedok Pisma zduSan je u tome da
je briga Bozanske providnosti
konkretna i neposredna, Bog brine za
sve, od najmanjih stvari do najvecih
dogadaja u svijetu i njegovoj
povijesti. Svete knjige snazno
potvrduju apsolutnu Bozju
suverenost tijekom dogadanja: "Nas
je Bog na nebesima, on radi Sto
zeli"(Ps 115: 3), a tako je i s Kristom,
"koji se otvara i nitko ga nece
zatvoriti, koji se zatvara i nitko ga
nece otvoriti"(Otk 3:7). Kao Sto kaze
Knjiga Izreka: "Mnogi su planovi u



umu Covjeka, ali Gospodnje Ce se
namisli izvrSiti" (Izr 19:21) [20].

Vjera i poniznost idu ruku pod ruku.
Na naSem putu prema nebeskoj
domovini, trebamo se dati voditi
Bogu, imajucdi utociste u Njemu i
sluSajuci njegovu Rijec [21]. Spokojno
Citanje Starog i Novog zavijeta, uz
pomoc teoloskih i duhovnih
komentara, pomaZe nam u svakom
trenutku razumjeti Sto nam to Bog
govori i poziva nas na obracenje. "Jer
moje misli nisu vase misli, niti su
moji putovi vasi putovi, govori
Gospodin” (Iz 55: 8; usp Rim 11:33).
Poniznost vjere klecati pred Isusom
prisutnim u Svetoj Euharistiji,
klanjajuci se utjelovljenoj RijecCi
poput pastira u Betlehemu. Sveta
Terezija Benedikta od Kriza, Edith
Stein, rekla je kako nikada nije
zaboravila trenutak kada je vidjela
Zenu koja je usla u crkvu s vrecicom
punom namirnica i kleknula na
molitvu [22].



Poniznost nas navodi Zivjeti u
sadasnjosti, odvojeni od onoga Sto
buduénost moze donijeti, pronalazeci
BoZju volju. Mi krs¢ani smo ljudi
"koji Zudimo za njegovom

pojavom" (2 Tim 4: 8). Ako se
nademo uzrujani u nepovoljnim
okolnostima, moramo rasti u vjeri i
poniznosti. "Cim se uistinu prepustite
Bogu, znat ¢ete kako biti zadovoljni
sa svime S$to Ce se dogoditi. NecCete
izgubiti mir ako vaSa nastojanja ne
rezultiraju onime Cemu ste se nadali,
Cak i ako ste sve stavili u njih i
koristili sva potrebna sredstva. Jer
'ispast ¢e' na nacin kako je Bog
htio."[23]

Tako moZemo izbjedi pretjeranu
uzrujanost, ali i sklonost prebiranja
po sjecanjima na ponizavanja. Dijete
BozZje oprasta uvrede i ide dalje bez
zamjerki [24]. A ako netko misli da je
bio uvrijeden, treba pokusati ne se
zadrZavati na tome i bez gundanja ici
dalje. Moramo promatrati Isusa i



shvatiti da je "mnogo viSe meni
oprosteno. Koliko veliki dug ljubavi
ostaje meni za platiti!" [25] Skromna
osoba uzima k srcu primjer sv. Pavla:
Zaboravljam ono $to je iza mene i
hitim prema onomu Sto me Ceka.
Trudim se istrcati utrku do cilja i
primiti nagradu kojoj nas je Bog, kroz
Krista Isusa, pozvao u nebo (Fil 3:
13-14).

Cak i bolest se moZe prihvatiti kao
poslanje dano od Boga. I dio tog
poslanja ukljucuje ucenje kako
dozvoliti biti potpomognuti i praceni,
znak napustenosti u Isusovim
rukama, koji se uprisutnjuje u nasoj
braci i sestrama. "Jer moramo
dopuniti Sto nedostaje patnjama
Kristovim, za dobrobit njegovog
tijela, to jest Crkve" (Kol 1:24).

Prihvacanje vlastitih slabosti dopuSta
nam prihvatiti tudu pomo¢, biti
popustljiv prema drugima, razumjeti
stanje drugih i izbjeci farizejska



iznenadenja. Nasa slabost otvara
nam razum i srce za razumijevanje
slabosti drugih: npr. uvijek
pretpostavljajuci dobru namjeru ili
olakotne okolnosti zbog kojih je za
nekoga bilo tesko djelovati drugacije,
medutim, to ne znaci ignorirati
istinu, nazivati zlo dobrom, a dobro
zlom ili mijenjati gorko u slatko, a
slatko u gorko (Iz 5,20).

Takav stav daleko je od niskog
samopouzdanja, koje je ucestalo u
danasnje vrijeme i koje je nezdravo,
jer ne odgovara istini i zapreka je
postavljanju odvaznih ciljeva. Nema
razloga za obeshrabrenost. Poniznost
nam daje da prihvatimo ono Sto ne
moZemo promijeniti, s dubokim
uvjerenjem da nas nas Gospodin Zeli
povesti putevima milosrda (usp Heb
3,10; Ps 95 [94]: 10). "Znati da smo
nacinjeni od gline, ponovno
sastavljeni, stalan je izvor radosti. To
znaci priznati naSu malenost u
BoZjim oCima: malo dijete, sin. MoZe



li se bilo koja radost usporediti s
radoScu osobe koja zna da je
siromasna i slaba, ali takoder zna da
je dijete BoZje?"[26]

Otvorenost Providnosti

Ponizni ljudi otvoreni su za
djelovanje BoZje providnosti. Oni ne
streme potpuno kontrolirati sve u
Zivotu ili imati objasnjenje za sve.
Oni poStuju otajstvo ljudske osobe i
povjerenja u Boga, iako se buducnost
¢ini nesigurna. Oni se ne trude otkriti
skrivene Bozje nakane, ili ono Sto
nadilazi njihove vlastite snage (usp
Sir 3,21). BoZja milost njima je
dovoljna, jer snaga se usavrsava u
slabosti (2 Kor 12: 9). Tu milost
nalaze u odnosu s Kristom i dijele ju
u svom Zivotu.

Nakon dirljivog ¢ina zahvalnosti
Bogu Ocu, Isus poziva svoje ucenike
svih vremena da se pribliZe Njemu,
quia mitis sum et humilis corde (Mt
11,29). Nas Gospodin je blaga i



ponizna srca i u Njemu ¢emo naci
razumijevanje i mir. Mi pristupamo
Kristu u Euharistiji, njegovom
ranjenom i uskrsnulom tijelu: in
humilitate carnis assumptae, molimo
na svetoj misi u Dosasc¢u. On dolazi u
poniznosti naseg tijela. Diramo
neizrecivu BoZju poniznost. "Isusova
poniznost: u Betlehemu, u Nazaretu,
na Kalvariji. Medutim, jos je viSe
poniznosti i samoponiZenja u Svetoj
hostiji: viSe nego u Stali, viSe nego u
Nazaretu, viSe nego na krizu" [27].

Djevica Marija prati nas da Ga
moZemo primiti s onom poniznoscu s
kojom je on primila svoga Sina Isusa.
Salve radix, salve porta, ex qua
mundo lux est orta [28]. Zivio
korijen, zZivjela vrata koja su rodila
Svjetlo koje osvjetljava svijet uronjen
u tami ponosa. Isus Krist, Svjetlo od
Svjetla [29], otkriva nam milost Boga
Oca.

Guillaume Derville



[1] Benedikt XVI, Homilija, 24.
prosinca 2011.

[2] Papa Franjo, enciklika Laudato
si' (24. svibnja 2015.), 67.

[3] Sveti Josemaria Escriva, Prijatelji
BoZji, 94.

[4] Papa Franjo, Govor Rimskoj
kuriji, 21. prosinca 2015.

[S] Sveti Josemaria Escriva, Prijatelji
Bozji, 233.

[6] Papa Franjo, Lice milosrda (11.
travnja 2015), 15.

[7] Sveti Josemaria Escriva, Susret s
Kristom, 9.

[8] Papa Franjo, Apostolsko pismo
Milosrde i bijeda (studeni 30, 2016),
2.

[9] Benedikt XVI, post-sinodalna
apostolska pobudnica Rijec
Gospodnja, 12.



[10] Usp. Guillaume de Saint-Thierry,
Exposé sur le Cantique des
Cantiques, 109, u Chrétiennes 82,
243.

[11] Papa Franjo, Laudato si', 125.

[12] BlaZeni Alvaro del Portillo,
Pastoralno pismo, 9. sijecnja 1980., 31
(citirano u Alvaro del Portillo, Orar
Como sal y como Luz Barceloni:.
Planeta, 2013, 207).

[13] Papa Franjo, Milosrde i bijeda,
16.

[14] Usp. Sveti Josemaria Escriva,
Put, 177.

[15] Benedikt XVI, Audijencija, 30.
svibnja 2007.

[16] Sveti Ljudevit Francuski,
duhovna oporuka napisana svom
sinu, buducem Filipu III., u Acta
sanctorum Augustii 5 (1868), 546.



[17] Sveti Josemaria Escriva,
Razgovori, 59.

[18] Sveti Josemaria Escriva, Put, 75.

[19] Usp. Sveti Toma Moore,
Responsio ad Lutherum, u Yale-ovom
izdanju sabranih djela sv. Tome
Moorea, sv. 5, str. 142 (CW5, 142 /
1-4).

[20] Katekizam Katolicke Crkve, 303.

[21] Usp. Sagrada Biblia, prijevod i
biljeSke s bogoslovnog fakulteta
SveuciliSta Navarra, komentar na
Psalam 95 (94).

[22] Usp. Sveta Terezija Benedikta od
Kriza (Edith Stein), Aus dem Leben
einer judischen Familie. Das Leben
Edith steins: Kindheit und Jugend,
1965 (cijelo izdanje, 1985), str. 362.

[23] Sveti Josemaria Escriva, Brazda,
860.



[24] Usp. Javier Echevarria,
Pastoralno pismo, 4. studenoga 2015,
br. 21.

[25] Sveti Josemaria Escriva,
Kovacnica, 210.

[26] Sveti Josemaria Escriva, Prijatelji
Bozji, 108.

[27] Sveti Josemaria Escriva, Put, 533.
[28] Himna, Kraljice neba.

[29] Usp. Rimski misal, Vjerovanje.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/vrata-poniznosti/
(26.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/vrata-poniznosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vrata-poniznosti/

	Vrata poniznosti

