
opusdei.org

„Veći od tvojega
srca": Skrušenost i
pomirenje

Samo je Bog veći od našeg srca i
zato ga samo On može ozdraviti
i pomiriti do njegovih dubina.
Šesti nastavak u serijalu „Borba,
blizina, misija".

12.09.2024.

Dio fascinacije koju je Isus izazivao
kod svojih suvremenika bio je zbog
njegove sposobnosti da liječi
navodno neizlječivo. Gospodin je
također izazvao veliko zanimanje



zbog zapanjujuće prirode nekih
svojih čuda, snage i originalnosti
svojega propovijedanja, svoje
ljubaznosti i dobrog raspoloženja, te
zato što se pojavio kao Mesija obećan
u Svetom pismu... ali mnogi su mu
ljudi pristupili prvo zbog čuda koja je
činio za bolesne. Pronio se glas da su
gubavci, paralizirani, slijepi,
gluhonijemi i ljudi s poteškoćama u
kretanju bili izliječeni njegovim
riječima i gestama.

Ali taj misteriozni liječnik liječio je
tijela kako bi otkrio još veću moć:
moć iscjeljivanja duša. Isus pomiruje
na način na koji je samo Bog mogao:
On dolazi izliječiti dubine naših srca.
„Što je lakše: reći: ‘Oprošteni su ti
grijesi’ ili reći: ‘Ustani i hodi’? Ali da
znate da Sin Čovječji ima vlast na
zemlji opraštati grijehe –” Reče
uzetome: „Kažem ti, ustani, uzmi
svoju postelju i idi kući” (usp. Lk
5,23-24). Prije svega, Gospodin želi
izliječiti našu unutarnju sljepoću,



sljepoću koja nam onemogućuje da
ostvarimo sve ono što od Njega
primamo. On želi izliječiti našu
nijemost, našu nesposobnost da zlo u
sebi pretočimo u riječi; gluhoća koja
nas sprječava da slušamo Božji glas i
potrebe bližnjega; paraliza koja nas
sprječava da krenemo prema onome
što nas uistinu može osloboditi; i
guba zbog koje se osjećamo
nedostojnima Boga koji se nikada ne
umara tražiti nas. Svaki trenutak
Kristova života, osobito njegova
muka i uskrsnuće, očituje njegovu
želju za ozdravljenjem. Sve što On
treba je pronaći tu istu želju u nama.
Ozdravljenje je jedino moguće ako
svoje rane ne skrivamo od Onoga koji
ih ima moć izliječiti.

Bog je veći od našeg srca

Sve je to od Boga koji nas je po Kristu
pomirio sa sobom i dao nam službu
pomirenja, piše Korinćanima sveti
Pavao. Jer Bog je u Kristu pomirivao



svijet sa sobom, ne uračunavajući im
njihove prijestupke, a nama je
povjeravao poruku pomirenja (usp. 2
Kor 5,18-19). Prve kršćanske
zajednice, možda zbog suprotnosti sa
surovom društvenom logikom oko
sebe, počele su shvaćati da je
pomirenje s Bogom i s drugima dar
koji može doći samo odozgo. Shvatili
su da ne možemo “uzrokovati” Božje
oproštenje našom pokorom ili našim
djelima naknade; možemo samo
prihvatiti sa zahvalnošću besplatni
dar - "milost" - koju nam On nudi.

Bez da smo toga svjesni, mogli bismo
se naći u primjeni logike pretjerano
ljudskog oprosta na Božje oproštenje.
Za striktno pravni način razmišljanja
bitne su stvari plaćanje kazne, iznos
koji se mora vratiti i nastojanje da se
ponovno uspostavi ravnoteža od
prije počinjene štete. Ali Isus je došao
pobijediti tu logiku i tihi očaj koji ona
može proizvesti kod onih koji
nemaju načina da poprave učinjeno.



„Kolike li su dubine milosrđa u Božjoj
pravdi! Jer, na ljudskim sudovima,
onaj koji prizna svoju krivnju biva
kažnjen: a na Božjem sudu biva
oprošten.”[1]

Prva poslanica svetog Ivana također
govori o ovoj utješnoj vijesti, riječima
koje nas mogu ispuniti mirom: U
njegovoj prisutnosti mi ćemo umiriti
svoja srca, čak i ako nas naše srce
osuđuje, jer Bog je veći od našeg srca
i zna sve. (usp. 1 Iv 3,19-20). Isus
uvijek iznova ponavlja da nas je
došao spasiti, a ne osuditi,[2] ali čak i
tako, uznemirujući glasovi se lako
mogu pojaviti u nama. Glas slabe
nade dovodi nas u iskušenje da
odustanemo jer ne može do kraja
vjerovati da Bog može sve oprostiti, a
glas oholosti ne može podnijeti da
uvijek iznova prepozna vlastitu
slabost.

Papa nas potiče da se suočimo s ovim
glasovima: „Ti, draga sestro, dragi



brate, ako te tvoji grijesi plaše, ako te
tvoja prošlost zabrinjava, ako tvoje
rane ne zacjeljuju, ako te tvoji stalni
propusti obeshrabruju i čini ti se da
si izgubio nadu , molim te, ne boj se.
Bog zna vaše slabosti i veći je od
vaših pogrešaka. Bog je veći od naših
grijeha. On od tebe traži samo jedno:
da svoje slabosti i patnje ne držiš u
sebi. Donesite mu ih, položite pred
njega i oni će od razloga za očaj
postati prilika za uskrsnuće.”[3]

U tom istom duhu, sveti Josemaría
nas poziva da pogledamo one koji su
pristupili Isusu, znajući da nemaju
načina platiti za svoje ozdravljenje,
bilo fizičko ili duhovno. To uvjerenje
otvorilo je vrata istinskog duhovnog
života, u carstvo milosti, gdje je
milost ono što je najvažnije: „Brinete
li se da su vaši grijesi toliki da vas
naš Gospodin neće saslušati? Nije
tako, jer Isus je pun milosrđa. (...)
Vidi također što nam sveti Matej
govori kada je Isus dao pred njega



dovesti paraliziranog čovjeka.
Bolesnik ne govori ni riječi. On je
jednostavno tu, u Božjoj prisutnosti.
A Krist, potaknut čovjekovom
kajanjem, tugom onoga koji zna da
ništa ne zaslužuje, odmah odgovara,
milosrdno kao i uvijek, ‘Hrabro,
oprošteni su ti grijesi.’” [4]

Ozdravi me, Gospodine, od onoga
što mi je skriveno

Uvjerenje da nam Bog uvijek oprašta
odjekuje i u psalmima: Priznah Ti
grijeh svoj i ne pokrih krivnje svoje;
Rekao sam: ‘Priznat ću Gospodinu
prijestupe svoje’, a Ti si oprostio
krivnju moga grijeha (Ps 32,5). Ovako
pristupamo otajstvu svete mise: kada
se želimo sjediniti s Isusovim križem
i ući u njegovu ljubavnu preobrazbu
svega zla u povijesti, počinjemo s
poniznim priznanjem svoje krivnje; i
udaramo se u prsa dok to činimo, kao
da želimo probuditi svoja srca.[5]



Neki ljudi ovo inzistiranje na
prepoznavanju svojih grijeha,
svjesnih ili nesvjesnih, vide kao
moguću psihičku neravnotežu ili
želju da nepotrebno opteretimo svoju
dušu. U stvarnosti, dok bi
skrupulozne sklonosti spriječile naš
rast u unutarnjem životu, postoji i
zdrav osjećaj krivnje, bitan za širenje
krila srca. Sloboda postoji samo uz
odgovornost, kada se naše djelovanje
shvaća ozbiljno. Svaki proces
duhovnog rasta uključuje otvoreno,
realno gledanje na vlastite postupke,
uključujući one koji nam uzrokuju
nelagodu ili grižnju savjesti.
Trebamo pogledati, s Bogom, svoje
misli, riječi, djela ili propuste;[6] da
shvatimo gdje smo možda povrijedili
Boga i druge (ili još gore, odnosili se
prema njima ravnodušno), a gdje
smo naštetili sebi dopuštajući korovu
da raste u našim dušama. Samo nas
istina može osloboditi (usp. Iv 8,32),
osobito istina o vlastitom životu.



U ovom zadatku moramo izbjeći tri
iskušenja: prvo, napast da umanjimo
svoju krivnju, bilo površnim ispitom
savjesti ili izbjegavanjem unutarnje
tišine u kojoj Duh Sveti čeka da nam
otkrije našu vlastitu istinu; drugo,
napast da se krivnja prebaci na
druge ili na okolnosti, tako da se
obično pojavljujemo kao žrtve, ili kao
da nikada nikome ne nanosimo zlo; i
konačno, iskušenje koje se čini
suprotno od prethodnog, ali vodi
istom jalovom samozadovoljstvu:
iskušenje da skrenemo svoje
pokajanje od Boga i drugih kako
bismo se usredotočili na naš
povrijeđeni ponos i na činjenicu da
smo ponovno iznevjerili sami sebe.

Tko može uvidjeti vlastite pogreške?
Očisti me od mojih skrivenih mana.
Čuvaj slugu svoga i od namjernih
grijeha; neka ne vladaju nada mnom.
Tada ću biti besprijekoran, nevin u
velikom prijestupu (Ps 19,13-14). U
srcu zdravog osjećaja krivnje nije



stav „neurotičnog sakupljača
izvještaja o lijepom ponašanju,”[7]
već poniznost onih koji žele otkriti
što ih odvaja od Boga, što stvara
podjele u njihovoj duši i oko njih, i
što ih sprječava da daju i primaju
ljubav. Ne ispovijedamo svoje
„nesavršenosti“, već našu
ravnodušnost ili nedostatak ljubavi,
koji se očituje u konkretnim
detaljima: „Je li bilo nečega u meni
što bi te, Gospodine moj, ljubavi
moja, moglo povrijediti?[8] Ovaj stav
rađa svjetlo koje nas vodi da
spokojno otkrijemo vlastitu istinu,
omogućavajući nam da pogledamo
duboko u svoje srce, gdje je
Kraljevstvo Božje već prisutno,
tražeći svoj put u nama (usp. Lk
17,21). Zdrav osjećaj za krivnju je
saveznik u našoj želji da potpunije
pripadamo Bogu; katalizator za naša
„kasnija obraćenja,”[9] pod uvjetom
da se sjetimo da bez Njega ne
možemo učiniti ništa.



Sakrament koji vraća ljepotu
svijetu

Sveti Augustin jednom je rekao:
„Crkva je pomireni svijet.”[10] Božja
obitelj raste „pomirujući svijet s
Bogom. To je veliko apostolsko
poslanje svih.” [11] Sakrament
pomirenja jedna je od središnjih
točaka ovog velikog pokreta obnove,
mira i oprosta. To je najbolje mjesto
odakle se distanciramo od svoje
krivnje: ovdje shvaćamo da, iako smo
grešnici, nismo naš grijeh. Pred
Ocem koji nas bezuvjetno voli ne
treba ništa skrivati. Sakrament
pomirenja pomaže nam da se
suočimo sa svojom krhkošću, svojim
proturječjima, svojim ranama i da ih
pokažemo jedinom liječniku koji ih
može izliječiti. Sveti Pavao je to činio
s bezgraničnim pouzdanjem: Zato ću
se još radije hvaliti svojim slabostima
da počiva u meni snaga Kristova
(usp. 2 Kor 12,9).



Ovo pouzdanje, međutim, ide ruku
pod ruku s kajanjem, što je patnja
srca zbog zla koje nalazi u sebi: Operi
me temeljito od moga bezakonja i
očisti me od moga grijeha. Jer ja
znam svoje prijestupe i grijeh je moj
uvijek preda mnom (Ps 51,4-5).
Katolička tradicija obično razlikuje
dvije vrste kajanja: skrušenost koja
proizlazi iz ljubavi prema Bogu –
pokajanje što smo odbacili ljubav
Trojstva, to jest najvažnije Osobe u
našim životima – i skrušenost koja
proizlazi neizravno, bilo
razumijevanjem štete uzrokovane
grijehom, njegovim duhovnim
posljedicama ili povjerenjem u
mudrost Crkve.[12] Prvi se zove
„savršeno kajanje”. Njime Bog
oprašta grijehe, čak i one teške, sve
dok odlučimo pristupiti sakramentu
pomirenja kada je to moguće. Drugi
se naziva „nesavršeno kajanje", i to je
također dar od Boga koji pokreće
duhovno putovanje: priprema nas da
primimo oproštenje grijeha u



sakramentu. Djela kajanja, koja
mogu biti kratke, spontane molitve
tijekom dana — „Oprosti mi, Isuse!”
— probudi tu tugu u našem srcu i
pripravi nas da obilnije primamo i
dijelimo Božje milosrđe.

Katekizam Katoličke Crkve također
nas podsjeća da, osim u sakramentu
pokore, gdje nas Isus jedino oslobađa
od teških grijeha, možemo na
različite načine primiti oproštenje i
od drugih grijeha. Sveto pismo i oci
spominju, među tim načinima,
„napor oko pomirenja s bližnjima,
suze pokajanja, brigu za spasenje
bližnjega (usp. Jak 5,20), zagovor
svetih i prakticiranje ljubavi koja
pokriva mnoštvo grijeha (1 Pt
4,8).” [13] Ipak, Crkva nastavlja
preporučivati sakramentalnu
ispovijed i za manje ozbiljne
pogreške. Sveti Pavao VI. podsjetio je
da „česta ispovijed ostaje povlašteni
izvor svetosti, mira i radosti.”[14]
Sveti Josemaría je poučavao: „Želio



bih vas vidjeti kako idete svetom
sakramentu pokore, sakramentu
božanskog oprosta, svaki tjedan, i
kad god vam zatreba, bez skrupula.
(...) Naći ćemo novi radosni pogled
na svijet, vidjevši da je iz Božjih ruku
iznikao dobar i lijep. Vratit ćemo mu
to istom ljepotom ako se naučimo
kajati.”[15]

Česta ispovijed pomaže nam
oplemeniti naše srce i sprječava nas
da se naviknemo na našu hladnoću i
otpor prema Božjoj ljubavi. Papa
Benedikt XVI. jednom je komentirao:
„Istina je: naši su grijesi uvijek isti,
ali čistimo svoje domove, svoje sobe,
barem jednom tjedno, čak i ako je
prljavština uvijek ista; kako bi živjeli
u čistoći, kako bismo počeli iznova.
Inače se prljavština možda neće
vidjeti, ali se nakuplja. Nešto slično
se može reći i za dušu, za mene
osobno: ako nikada ne odem na
ispovijed, moja duša je zanemarena i
na kraju sam uvijek zadovoljan sam



sa sobom i više ne shvaćam da uvijek
moram naporno raditi na
usavršavanju, da moram
napredovati. A ovo čišćenje duše koje
nam Isus daje u sakramentu
ispovijedi pomaže nam da svoju
savjest učinimo budnijom,
otvorenijom, a time nam pomaže i u
duhovnom i ljudskom
sazrijevanju.”[16]

„Sakrament pomirenja mora
ponovno zauzeti svoje središnje
mjesto u kršćanskom životu“,[17]
napisao je papa Franjo. Osim
liječenja velikih rana, ono je
neophodan saveznik u
svakodnevnom kršćanskom životu:
pomaže nam bolje upoznati sebe i
upoznati Božje milosrdno srce. Teško
je odmah nadvladati sve navike ili
sklonosti koje nas vode u zlo: milost
djeluje s vremenom i mora postati
dio naše priče.[18] Stoga, bez
nerealnih očekivanja koja nas mogu
dovesti u očaj zbog svoje slabosti, pa



čak i zbog milosti, zadržimo svoj
pogled uprt u Isusa; nemojmo
prestati ići k Njemu koji nas i želi i
može ozdraviti. Duhovni život je
„stalni početak i početak iznova.
Ponovno počinje? Da! Svaki put kada
učinite čin kajanja.”[19]

[1] Sveti Josemaría, Put, br. 309.

[2] Usp. na primjer Iv 3,17; 12:47.

[3] Papa Franjo, Homilija, 25-III-2022.

[4] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 253.

[5] Usp. Rimski misal, uvodni obredi.

[6] Ibid.

[7] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 75.

[8] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
494.



[9] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 57.

[10] Sveti Augustin, Govor 96, br. 8.

[11] F. Ocáriz, Pastoralna poruka, 21-
X-2023.

[12] Usp. Katekizam Katoličke Crkve,
br. 1452-1453 (prikaz, stručni).

[13] Isto, br. 1434.

[14] Sveti Pavao VI., Gaudete in
Domino, br. 52.

[15] Prijatelji Božji, br. 219.

[16] Papa Benedikt XVI., Kateheza,
15-X-2005.

[17] Papa Franjo, Misericordia et
misera, br. 11.

[18] Usp. Papa Franjo, Gaudete et
exsultate, br. 50.

[19] Kovačnica, br. 384.



Andrés Cárdenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/vece-od-tvojega-srca-
skrusenost-i-pomirenje/ (12.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/vece-od-tvojega-srca-skrusenost-i-pomirenje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vece-od-tvojega-srca-skrusenost-i-pomirenje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/vece-od-tvojega-srca-skrusenost-i-pomirenje/

	„Veći od tvojega srca": Skrušenost i pomirenje

