opusdei.org

Uvijek sretan
apostol

U svijetu punom aktivnosti,
sveti Josemaria nudi nam
iznenadujucu "logiku": prvo,
molitva i mrtvljenje; tek onda,
akcija. Na taj nacin moci ¢emo
se bolje prilagoditi apostolatu
koji Bog Zeli.

27.11.2020.

Ocajni otac prilazi Isusu jer je njegov
sin opsjednut. Lako je razumjeti
njegovu frustraciju: ,,Rekoh tvojim
uCenicima da ga izagnaju, ali ne
mogoSe.“ (Mk 9,18). Moguce je da su



se apostoli, usred tog razgovora,
osjecali zbunjeno i pomalo
posramljeno razmisljajuci o svojoj
neucinkovitosti. U prijaSnjim
prilikama uspjeli su izgoniti demone,
ali taj dan njihovo iskustvo nije bilo
dovoljno. Na slican nacin, koliko puta
naSem apostolskom Zivotu naizgled
nedostaju plodovi koje Zelimo?
Koliko puta nam Isus mora ponoviti
svoj ¢vrsti prijekor —,,0 rode
nevjerni!“ (Mk 9,19) - alj, istodobno,
pun ljubavi i entuzijazma?

Isus se, medutim, ne zaustavlja na
tom opazanju, ve¢ brzo dodaje:
Zaista, kazem vam, ako imadnete
vjere koliko je zrno gorusic¢ino... niSta
vam nece biti nemoguce.“ (Mt 17,20).
Da bi se postiglo to povjerenje, ta
sicusna, ali dovoljna vjera, potreban
je Zivot usredotocen na Kristovu
snagu. A za to imamo samo jedan
nacin: ,,Ovaj se rod ni¢im drugim ne
moZe izagnati osim molitvom i
postom.“ (Mk 9,29). U ovih nekoliko



reCenica skriven je nacin na koji Bog
Zeli da suradujemo s njegovom
Zeljom da spasimo sve ljude. Isus ne
nastoji jednostavno dati recept za
nasu ucinkovitost, ve¢ nam pokazati
drugaciji nacin pristupanja zadatku;
Isus nam govori o vjeri i molitvi. Od
tog trenutka, otkad su razumjeli tu
logiku, apostoli se osjecaju
sposobnima suociti se s bilo kojim
izazovom. Znaju da misija ne ovisi
samo o njima. Svjesni su da Ce biti
nositelji one BoZje ljubavi koja zZudi
za srecom svakog njegovog djeteta.

Znacenje tog prvog mjesta

Oni koji su imali srece biti na
kanonizaciji svetog Josemarije,
moZzda se sjecaju simpati¢nog detalja
kojeg je sveti Ivan Pavao II.
spomenuo tijekom svoje homilije. U
tom vrlo vaznom trenutku prisutni
su mogli ¢uti toCku iz Puta o kojoj su
razmis$ljali ve¢ mnogo puta. Svojim
dubokim glasom rekao je: ,Najprije



molitva; zatim mrtvljenje; na trecem
mjestu, sasvim na ,treCem mjestu,
akcija.“[1]. U svijetu kakav je nas,
obiljeZen pretjeranom aktivnoscu, to
je poredak koji nas iznenaduje. A
opet ima potpunog smisla. Buduci da
nas molitva i mrtvljenje - molitva
osjetila - zapravo otvaraju BoZjem
djelovanju, oni nas bacaju u Kristovu
misiju. U logici ovog poretka koji je
predloZio sveti Josemaria, bije snaga
Duha Svetoga, jer samo on zna traziti
onako kako nama odgovara (usp.
Rim 8,26).

Ako se molimo, odvajamo se od ono
Sto radimo mi, od svoje sigurnosti.
Ako molimo, vjerujemo Kristu,
nastojimo obaviti njegovo djelo.
IzraZzavamo Zelju da radimo za njega,
s njim 1 u njemu. Nije nas briga za
umor, poteSkoce, prividan uspjeh ili
izostanak njega. Ako, naprotiv,
prioritet dajemo akciji, riskiramo to
da mislimo kako smo mi ti koji
transformiramo svoje prijatelje.



Dakle, nasa nesigurnost trazi
sigurnost u rezultatima. Zelimo imati
osiguranje da nam ide dobro. Ali taj
pogled je uglavnom povrsan, kratkog
dometa; u tom pogledu mozda
nedostaje sjeme gorusice o kojem je
Isus govorio svojim ucenicima.

IskuSenje da sebe stavimo na prvo
mjesto moze biti prisutno, na
suptilniji nacin, ¢ak i u nasoj molitvi.
To se dogada kada mislimo da je
potrebno uvjeriti Boga, zasluziti
plodove ili biti na visini zadatka.
Nenamjerno, ponekad svoju molitvu
shvacamo kao nesto Sto ¢inimo
iskljucivo sami. SmjeStamo se ispred
Krista, a ne pored njega; ili, joS bolje,
ne sjedinjujemo se s njim. Stoga nam
nije teSko svoju molitvu ili svoje
djelovanje protumaciti kao nesto s
¢ime kupujemo apostolske plodove.
Suprotno tome, sveti Augustin
objasnjava da Bog ,Zeli da nam se
molitvom poveca sposobnost Zudnje
kako bismo postali sposobniji primiti



darove koje nam on priprema.
Njegovi su darovi doista vrlo veliki, a
nasa sposobnost primanja je mala i
beznacajna“[2]. Na kraju, naSa nas
molitva priprema da se Zelimo
ujediniti Kristovim planovima, kakvi
god oni bili.

Nesto Sto je ispricao sveti Josemaria
moZe nam pomoci da preokrenemo
taj komercijalni mentalitet molitve:
»1940. godine na plazi u Valenciji
vidio sam kako neki ribari - snazni,
robusni - vuku mrezu na pijesak.
Medu njih je uslo malo dijete i,
oponasajuci ih, takoder je vuklo
mreZu. Bila je to smetnja, ali
primijetio sam da se grubost onih
morskih ljudi smeksala te da nisu
odmaknuli dijete, ostavljajuci ga u
iluziji da pomaZe u naporu. Puno
sam vam puta ispri¢ao ovu anegdotu
jer sam ganut kada pomislim da Bog,
nas Gospodin, dopusta da i mi
stavimo ruku u njegova djela i gleda



nas s njeznoscu kad vidi nasu
odlu¢nost da suradujemo s njim“[3].

Molitva nam pomaze da tocno
shvatimo privilegij tog izbora,
sudbinu koja nas je snasla
sudjelovanjem u tom poslanju. Krist
Zeli da se osjecamo poput njegovih
suradnika i to u svojoj malenkosti
doista jesmo. O tome da se usudimo
staviti naSe ruke na Kristove mreZe
,ovise mnoge velike stvari“[4].
Poslije, on je taj koji ¢e sve uciniti, a
nama Cesto nudi nagradu: ,,Nismo ni
vidjeli bitku, a ipak smo bili
pobjednici; Gospodin je bio taj koji se
borio, a mi smo okrunjeni“[5]. Krist
nam daje sposobnost da uzivamo u
misiji, izaberemo najbolji dio,
postignemo gol, ¢cak i onda kad ne
vidimo izvanjske plodove. Bog je
obecao da oni koje on odbere ,,nece
raditi uzalud“ (Iz 65,23) i njegovo
obecanje trebalo bi nam biti
dovoljno.



Kako bi bili sretni

Sveti Josemaria spremao se napustiti
jedno od svojih skloniSta tijekom
Spanjolskog gradanskog rata kada je,
onima koji su ga pratili, jakim glasom
zapocCeo razmatranje. Rekao im je o
projektu kojeg je nosio duboko u
sebi: htio je, kada to bude moguce,
napisati malu knjigu pod naslovom
Traktat o sredi ili, jednostavno, O
sreci. Procitao im je moguci pocetak:
»Isus ija Zelimo da budete sretni
ovdje 1 na drugom svijetu“[6]. Iako ta
knjiga nikada nije ugledala svjetlo
dana, taj pocCetak vrijedi sam za sebe.
Tako bi se mogla definirati nasSa
apostolska misija: zajedno s Isusom,
pokusati usreciti druge.

Krist Zeli od nas uciniti kanale svoje
milosti, svojih ¢uda; pozvavsi nas na
svoj brod, dao nam je Zed svoga srca.
Svi imamo, zahvaljujuci krstenju,
svecenicku dusu, odnosno
sposobnost da budemo posrednici;



postavio nas je da idemo i da rod
donosimo i rod nas da ostane (usp. Iv
15,16). A to je upravo ono Sto znaci
uZivati: opaZzati ili uzivati u
proizvodima i dobiti necega.
Ponekad se moZemo samo fiksirati
na poteskoce. Tada je vrijeme za
molitvu kako bismo otkrili da je
glavni junak Duh Sveti. Vrijeme je za
molitvu i Zrtvu koje su, iako se mogu
Ciniti neucinkovitima, zapravo lijek
za najdublja zla koja pogadaju svijet.
Ponekad ¢emo, medutim, vidjeti plod
svojih napora i bit ¢emo ispunjeni
zahvalnoScu. U oba slucaja Bog Zeli
da uZivamo u svojoj misijiiu
Isusovoj ljubavi prema duSama.

Kada molimo, dogada se da se
ispunimo onom ludos¢u njegova
srca, onom Kkoja ga je potaknula da se
smanjuje sve dok nije postao poput
nas; ludosc¢u koja ga je odvela u
Betlehem i koja da je odvela na kriz;
ludos$¢u koja ga drZi u svetohranistu
Cekajuci nas. ,Revnost je bozanska



ludost apostola koju ti Zelim, a ima
ove simptome: glad za boravljenjem
s Uciteljem; stalnu brigu za dusSe;
ustrajnost koju nista ne moze
slomiti.“[7]. I, pun te gorljivosti,
apostol krece u avanturu dijeljenja
svog iskustva, dijeljenja Bozje srece,
srecCe stvoritelja zanesenog
naklonos¢u prema svojim krhkim
stvorenjima. Tako ga je jednostavno
pratiti, ustrajati s njim: molitva i
Zrtva su dovoljni, neSto pristupacno,
nadohvat ruke bilo kojoj sreci.

Apostolat snova

Papa od nas trazi da ,sanjamo velike
stvari, traZzimo Siroke horizonte,
usudimo se uciniti viSe, Zelimo
zavladati svijetom, biti u stanju
prihvatiti izazovne prijedloge“[8].
Sanjanje je besplatno, ali da bismo to
ucinili, takoder trebamo dati
prednost molitvi. U tom smislu, Sveta
Misa mozZe biti idealno mjesto jer
nam daje neizmjerne mogucnosti da



udemo u molitvu, da se posvetimo i
da zahvalimo Isusu Kristu.

BlaZeni Alvaro podsjeca nas na ovu
veliku priliku, jer ,,u Svetoj Misi
pronalazimo lijek za svoju slabost,
energiju sposobnu nadvladati sve
poteskoce apostolskog rada. Uvjerite
se: da se u svijetu otvore brazde
ljubavi prema Bogu - dobro Zivite
Svetu Misu; da izvrSimo novu
evangelizaciju drustva, kako od nas
trazi Crkva - Cuvajte Svetu Misu; da
nam Gospodin posalje pozive u
bozanskom izobilju i da se oni dobro
formiraju - idite k Svetoj Zrtvi.
Smetajte vlasniku Zetve jedan dan i
drugi dan, dobro sjedinjeni s
BlaZzenom Djevicom, ispunjavajuci
vaSu Misu zahtjevima!“[9]. Kada se
nalazimo pred oltarom svete Zrtve,
idealan je trenutak za sanjanje, za
traZenje bez umaranja. Kad se
molimo s Kristom - a to je ono Sto
¢inimo na Svetoj Misi — ponovno se
usudujemo baciti mreZzu na isto



mjesto na kojem smo maloprije imali
neuspjeh, kada smo radili sami.

Pravi apostol usredotocCen je na svog
ucitelja i sama Cinjenica da zajedno s
njim radi u njegovom vinogradu za
njega je najbolja placa (usp. Mt
20,1-16). 1z tog razloga, kad poziva
druge da se pridruZe njegovom
poslu, apostol sigurno ,inzistira uz
prigodu ili bez nje“ (2 Tm 4,2), ali to
¢ini kreativnosc¢u ljubavi koja
sugerira i otvara horizonte. Upravo
zato Sto je njegova Zelja usreciti svoje
prijatelje, on ih na niSta ne prisiljava.
Ako jednog dana budemo morali
inzistirati, ne smetamo drugima,
buduci da ne ¢inimo nista drugo
nego slijedimo njeznu Kristovu
zapovijed. Apostol nastoji slijediti
onaj stil kojega vidi u zaljubljenom
Bogu, koji poStuje i koji je njezan, koji
je neprijatelj svake prisile savjesti.
Taj je stil najprivlacniji, on nas gura
prema naprijed.



Sveti je Josemaria takoder pozivao
ljude oko sebe da sanjaju veliko.
Znao je da se, kada to ucinimo, u
nama zapali vatra koja nas potiCe da
u igru stavimo svoje talente. Stoga
bismo pogrijesili kada bismo se
suprotstavili molitvi i djelovanju.
Jednako je pogreSno misliti da sve
ovisi o djelovanju kao i zadovoljiti se
molitvom koja nas ne potice da
ucinimo nemoguce kako bismo duse
priblizili Isusu. MozZda ovo drugo
ponekad moze biti teZe jer dobro
poznajemo svoj otpor i sklonost
trazenju udobnosti. Medutim, na$
posao apostola, Cak i kad se osje¢amo
kao ,beskorisne sluge“, uvijek urodi
plodom (usp. Lk 17,10).

Plodovi se ne kupuju. Ne samo da
vrijede mnogo viSe nego Sto bismo
ikad uspjeli prikupiti, ve¢ nisu ni na
prodaju: oni su besplatni i Bog ih
daruje kad hoce i kako hoce, buduci
da ,,zna vas Otac Sto vam treba i prije
negoli ga zaiStete“ (Mt 6,8). Mogli



bismo reci da se plodovi sanjaju. U
tom smislu, glavni plod molitve i
mrtvljenja ostaje u nama. Odnos s
Isusom koji moZe proizaci iz ovog
prepustanja njemu oslobada nas od
iskuSenja da mislimo da sve ovisi o
nama.

Zaigrane duse

MoZe se dogoditi da, CeScCe nego Sto
mislimo, svoju misiju Zivimo s
perspektivom koja malo uzima u
obzir Bozje vrijeme i nacin. To nam
se moZe dogoditi, na primjer, kad
nam ocigledan nedostatak plodova
oduzme mir ili nas rastuzi. Mozda se
to moZe oCitovati u slaboj odvaznosti
da poduzmemo nove inicijative ili
kada se drzimo nekih nacina koji
nam daju sigurnost. Nije tesko da se
onda u nama ponekad pojavi
tendencija da drugima zamjeramo
nedostatak predanosti ili da iznutra
osudujemo. Ali ti stavovi nisu
prikladni za apostola, jer nisu stavovi



koje je imao Krist. Suprotno tome,
kako kaZe sveta Terezija, ,vrlo je
prikladno ne umanjivati Zelje, jer
Njegovo je VeliCanstvo prijatelj
zaigranih dusa“[10]. Pravi apostol je
apostol dvadeset i Cetiri sata dnevno.
Duboko je razumio svoju misiju i od
kuda dolazi u€inkovitost. Zna da Bog
racuna s njegovom slobodom i da, u
isto vrijeme, sve ovisi o milosti koja
je misterij. Sanja o tome Sto ljubav
BoZja moZe uciniti u svijetu i €ini sve
Sto je u njegovoj moci da ta ljubav
bude prisutna medu ljudima koji su
mu blizu.

Sveti Josemaria, nakon Sto je
obznanio naslov male knjige koju je
Zelio napisati, u kratkim je crtama
rekao o novonastaloj ideji svog
projekta: ,,Bez pretencioznog tona
nekoga tko pokuSava pisati maksime,
zapisao bih tri ili Cetiri glavne ideje
afektivnim jezikom, koji bi u usima
zazvucao poznato i budio
povjerenje“[11]. To je nasa misija:



pomoci Kristu da uskomesa i ugrije
srca. Nesto Sto zahtijeva, viSe nego
bilo Sto drugo, ozracje naklonosti,
bliskosti i, jednom rijecju,
prijateljstva.

* %k ok

Molitvom i mrtvljenjem oslobadamo
se toga da samo izvrSavamo svoju
misiju i, umjesto toga, pridodajemo
ju Kristovom poslanju. Napokon
razumijemo njegov nacin spasenja,
njegovo izuzetno poStovanje slobode,
nacin pozivanja i strpljenje kojim
Ceka. Isus nas oslobada od nas samih
da bi nas ucinio plodnima, sretnima,
tako da moZemo uZzivati u njegovom
poslanju. MoZemo se obratiti Kraljici
apostola, uciteljici molitve, koja Ce
nam pomoci da uzivamo u ovoj
neizmjernoj radosti: ,Pogledajte kako
moli svog Sina u Kani. I kako
inzistira, bez da se obeshrabri, s
ustrajnoscu. — I kako postize!“[12]

Diego Zalbidea



[1] Sveti Josemaria, Put, n. 82.
[2] Sveti Augustin, Pismo 130.

[3] Sveti Josemaria, Pismo 29-1X-1957,
n. 65.

[4] Sveti Josemaria, Put, n. 755.

[5] Sveti Ivan Krizostom, Sobre el
cementerio y la cruz, 2: PG 49, 396.

[6] Sveti Josemaria, Crecer para
adentro, p. 273.

[7] Sveti Josemaria, Put, n. 934.
[8] Papa Franjo, Christus vivit, n. 15.
[9] BlaZeni Alvaro, Pismo 1-IV-1986.

[10] Sveta Teresa od Djeteta Isusa,
Vida, 13, 2-3.

[11] Sveti Josemaria, Crecer para
adentro, p. 273.

[12] Sveti Josemaria, Put, n. 502.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/uvijek-sretan-apostol/
(20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/uvijek-sretan-apostol/
https://opusdei.org/hr-hr/article/uvijek-sretan-apostol/

	Uvijek sretan apostol

