
opusdei.org

Uvijek sretan
apostol

U svijetu punom aktivnosti,
sveti Josemaría nudi nam
iznenađujuću "logiku": prvo,
molitva i mrtvljenje; tek onda,
akcija. Na taj način moći ćemo
se bolje prilagoditi apostolatu
koji Bog želi.

27.11.2020.

Očajni otac prilazi Isusu jer je njegov
sin opsjednut. Lako je razumjeti
njegovu frustraciju: „Rekoh tvojim
učenicima da ga izagnaju, ali ne
mogoše.“ (Mk 9,18). Moguće je da su



se apostoli, usred tog razgovora,
osjećali zbunjeno i pomalo
posramljeno razmišljajući o svojoj
neučinkovitosti. U prijašnjim
prilikama uspjeli su izgoniti demone,
ali taj dan njihovo iskustvo nije bilo
dovoljno. Na sličan način, koliko puta
našem apostolskom životu naizgled
nedostaju plodovi koje želimo?
Koliko puta nam Isus mora ponoviti
svoj čvrsti prijekor – „O rode
nevjerni!“ (Mk 9,19) - ali, istodobno,
pun ljubavi i entuzijazma?

Isus se, međutim, ne zaustavlja na
tom opažanju, već brzo dodaje:
„Zaista, kažem vam, ako imadnete
vjere koliko je zrno gorušičino… ništa
vam neće biti nemoguće.“ (Mt 17,20).
Da bi se postiglo to povjerenje, ta
sićušna, ali dovoljna vjera, potreban
je život usredotočen na Kristovu
snagu. A za to imamo samo jedan
način: „Ovaj se rod ničim drugim ne
može izagnati osim molitvom i
postom.“ (Mk 9,29). U ovih nekoliko



rečenica skriven je način na koji Bog
želi da surađujemo s njegovom
željom da spasimo sve ljude. Isus ne
nastoji jednostavno dati recept za
našu učinkovitost, već nam pokazati
drugačiji način pristupanja zadatku;
Isus nam govori o vjeri i molitvi. Od
tog trenutka, otkad su razumjeli tu
logiku, apostoli se osjećaju
sposobnima suočiti se s bilo kojim
izazovom. Znaju da misija ne ovisi
samo o njima. Svjesni su da će biti
nositelji one Božje ljubavi koja žudi
za srećom svakog njegovog djeteta.

Značenje tog prvog mjesta

Oni koji su imali sreće biti na
kanonizaciji svetog Josemarije,
možda se sjećaju simpatičnog detalja
kojeg je sveti Ivan Pavao II.
spomenuo tijekom svoje homilije. U
tom vrlo važnom trenutku prisutni
su mogli čuti točku iz Puta o kojoj su
razmišljali već mnogo puta. Svojim
dubokim glasom rekao je: „Najprije



molitva; zatim mrtvljenje; na trećem
mjestu, sasvim na „trećem mjestu“,
akcija.“[1]. U svijetu kakav je naš,
obilježen pretjeranom aktivnošću, to
je poredak koji nas iznenađuje. A
opet ima potpunog smisla. Budući da
nas molitva i mrtvljenje - molitva
osjetila - zapravo otvaraju Božjem
djelovanju, oni nas bacaju u Kristovu
misiju. U logici ovog poretka koji je
predložio sveti Josemaría, bije snaga
Duha Svetoga, jer samo on zna tražiti
onako kako nama odgovara (usp.
Rim 8,26).

Ako se molimo, odvajamo se od ono
što radimo mi, od svoje sigurnosti.
Ako molimo, vjerujemo Kristu,
nastojimo obaviti njegovo djelo.
Izražavamo želju da radimo za njega,
s njim i u njemu. Nije nas briga za
umor, poteškoće, prividan uspjeh ili
izostanak njega. Ako, naprotiv,
prioritet dajemo akciji, riskiramo to
da mislimo kako smo mi ti koji
transformiramo svoje prijatelje.



Dakle, naša nesigurnost traži
sigurnost u rezultatima. Želimo imati
osiguranje da nam ide dobro. Ali taj
pogled je uglavnom površan, kratkog
dometa; u tom pogledu možda
nedostaje sjeme gorušice o kojem je
Isus govorio svojim učenicima.

Iskušenje da sebe stavimo na prvo
mjesto može biti prisutno, na
suptilniji način, čak i u našoj molitvi.
To se događa kada mislimo da je
potrebno uvjeriti Boga, zaslužiti
plodove ili biti na visini zadatka.
Nenamjerno, ponekad svoju molitvu
shvaćamo kao nešto što činimo
isključivo sami. Smještamo se ispred
Krista, a ne pored njega; ili, još bolje,
ne sjedinjujemo se s njim. Stoga nam
nije teško svoju molitvu ili svoje
djelovanje protumačiti kao nešto s
čime kupujemo apostolske plodove.
Suprotno tome, sveti Augustin
objašnjava da Bog „želi da nam se
molitvom poveća sposobnost žudnje
kako bismo postali sposobniji primiti



darove koje nam on priprema.
Njegovi su darovi doista vrlo veliki, a
naša sposobnost primanja je mala i
beznačajna“[2]. Na kraju, naša nas
molitva priprema da se želimo
ujediniti Kristovim planovima, kakvi
god oni bili.

Nešto što je ispričao sveti Josemaría
može nam pomoći da preokrenemo
taj komercijalni mentalitet molitve:
„1940. godine na plaži u Valenciji
vidio sam kako neki ribari - snažni,
robusni - vuku mrežu na pijesak.
Među njih je ušlo malo dijete i,
oponašajući ih, također je vuklo
mrežu. Bila je to smetnja, ali
primijetio sam da se grubost onih
morskih ljudi smekšala te da nisu
odmaknuli dijete, ostavljajući ga u
iluziji da pomaže u naporu. Puno
sam vam puta ispričao ovu anegdotu
jer sam ganut kada pomislim da Bog,
naš Gospodin, dopušta da i mi
stavimo ruku u njegova djela i gleda



nas s nježnošću kad vidi našu
odlučnost da surađujemo s njim“[3].

Molitva nam pomaže da točno
shvatimo privilegij tog izbora,
sudbinu koja nas je snašla
sudjelovanjem u tom poslanju. Krist
želi da se osjećamo poput njegovih
suradnika i to u svojoj malenkosti
doista jesmo. O tome da se usudimo
staviti naše ruke na Kristove mreže
„ovise mnoge velike stvari“[4].
Poslije, on je taj koji će sve učiniti, a
nama često nudi nagradu: „Nismo ni
vidjeli bitku, a ipak smo bili
pobjednici; Gospodin je bio taj koji se
borio, a mi smo okrunjeni“[5]. Krist
nam daje sposobnost da uživamo u
misiji, izaberemo najbolji dio,
postignemo gol, čak i onda kad ne
vidimo izvanjske plodove. Bog je
obećao da oni koje on odbere „neće
raditi uzalud“ (Iz 65,23) i njegovo
obećanje trebalo bi nam biti
dovoljno.



Kako bi bili sretni

Sveti Josemaría spremao se napustiti
jedno od svojih skloništa tijekom
španjolskog građanskog rata kada je,
onima koji su ga pratili, jakim glasom
započeo razmatranje. Rekao im je o
projektu kojeg je nosio duboko u
sebi: htio je, kada to bude moguće,
napisati malu knjigu pod naslovom
Traktat o sreći ili, jednostavno, O
sreći. Pročitao im je mogući početak:
„Isus i ja želimo da budete sretni
ovdje i na drugom svijetu“[6]. Iako ta
knjiga nikada nije ugledala svjetlo
dana, taj početak vrijedi sam za sebe.
Tako bi se mogla definirati naša
apostolska misija: zajedno s Isusom,
pokušati usrećiti druge.

Krist želi od nas učiniti kanale svoje
milosti, svojih čuda; pozvavši nas na
svoj brod, dao nam je žeđ svoga srca.
Svi imamo, zahvaljujući krštenju,
svećeničku dušu, odnosno
sposobnost da budemo posrednici;



postavio nas je da idemo i da rod
donosimo i rod naš da ostane (usp. Iv
15,16). A to je upravo ono što znači
uživati: opažati ili uživati u
proizvodima i dobiti nečega.
Ponekad se možemo samo fiksirati
na poteškoće. Tada je vrijeme za
molitvu kako bismo otkrili da je
glavni junak Duh Sveti. Vrijeme je za
molitvu i žrtvu koje su, iako se mogu
činiti neučinkovitima, zapravo lijek
za najdublja zla koja pogađaju svijet.
Ponekad ćemo, međutim, vidjeti plod
svojih napora i bit ćemo ispunjeni
zahvalnošću. U oba slučaja Bog želi
da uživamo u svojoj misiji i u
Isusovoj ljubavi prema dušama.

Kada molimo, događa se da se
ispunimo onom ludošću njegova
srca, onom koja ga je potaknula da se
smanjuje sve dok nije postao poput
nas; ludošću koja ga je odvela u
Betlehem i koja da je odvela na križ;
ludošću koja ga drži u svetohraništu
čekajući nas. „Revnost je božanska



ludost apostola koju ti želim, a ima
ove simptome: glad za boravljenjem
s Učiteljem; stalnu brigu za duše;
ustrajnost koju ništa ne može
slomiti.“[7]. I, pun te gorljivosti,
apostol kreće u avanturu dijeljenja
svog iskustva, dijeljenja Božje sreće,
sreće stvoritelja zanesenog
naklonošću prema svojim krhkim
stvorenjima. Tako ga je jednostavno
pratiti, ustrajati s njim: molitva i
žrtva su dovoljni, nešto pristupačno,
nadohvat ruke bilo kojoj sreći.

Apostolat snova

Papa od nas traži da „sanjamo velike
stvari, tražimo široke horizonte,
usudimo se učiniti više, želimo
zavladati svijetom, biti u stanju
prihvatiti izazovne prijedloge“[8].
Sanjanje je besplatno, ali da bismo to
učinili, također trebamo dati
prednost molitvi. U tom smislu, Sveta
Misa može biti idealno mjesto jer
nam daje neizmjerne mogućnosti da



uđemo u molitvu, da se posvetimo i
da zahvalimo Isusu Kristu.

Blaženi Álvaro podsjeća nas na ovu
veliku priliku, jer „u Svetoj Misi
pronalazimo lijek za svoju slabost,
energiju sposobnu nadvladati sve
poteškoće apostolskog rada. Uvjerite
se: da se u svijetu otvore brazde
ljubavi prema Bogu - dobro živite
Svetu Misu; da izvršimo novu
evangelizaciju društva, kako od nas
traži Crkva – čuvajte Svetu Misu; da
nam Gospodin pošalje pozive u
božanskom izobilju i da se oni dobro
formiraju – idite k Svetoj žrtvi.
Smetajte vlasniku žetve jedan dan i
drugi dan, dobro sjedinjeni s
Blaženom Djevicom, ispunjavajući
vašu Misu zahtjevima!“[9]. Kada se
nalazimo pred oltarom svete žrtve,
idealan je trenutak za sanjanje, za
traženje bez umaranja. Kad se
molimo s Kristom - a to je ono što
činimo na Svetoj Misi – ponovno se
usuđujemo baciti mrežu na isto



mjesto na kojem smo maloprije imali
neuspjeh, kada smo radili sami.

Pravi apostol usredotočen je na svog
učitelja i sama činjenica da zajedno s
njim radi u njegovom vinogradu za
njega je najbolja plaća (usp. Mt
20,1-16). Iz tog razloga, kad poziva
druge da se pridruže njegovom
poslu, apostol sigurno „inzistira uz
prigodu ili bez nje“ (2 Tm 4,2), ali to
čini kreativnošću ljubavi koja
sugerira i otvara horizonte. Upravo
zato što je njegova želja usrećiti svoje
prijatelje, on ih na ništa ne prisiljava.
Ako jednog dana budemo morali
inzistirati, ne smetamo drugima,
budući da ne činimo ništa drugo
nego slijedimo nježnu Kristovu
zapovijed. Apostol nastoji slijediti
onaj stil kojega vidi u zaljubljenom
Bogu, koji poštuje i koji je nježan, koji
je neprijatelj svake prisile savjesti.
Taj je stil najprivlačniji, on nas gura
prema naprijed.



Sveti je Josemaría također pozivao
ljude oko sebe da sanjaju veliko.
Znao je da se, kada to učinimo, u
nama zapali vatra koja nas potiče da
u igru stavimo svoje talente. Stoga
bismo pogriješili kada bismo se
suprotstavili molitvi i djelovanju.
Jednako je pogrešno misliti da sve
ovisi o djelovanju kao i zadovoljiti se
molitvom koja nas ne potiče da
učinimo nemoguće kako bismo duše
približili Isusu. Možda ovo drugo
ponekad može biti teže jer dobro
poznajemo svoj otpor i sklonost
traženju udobnosti. Međutim, naš
posao apostola, čak i kad se osjećamo
kao „beskorisne sluge“, uvijek urodi
plodom (usp. Lk 17,10).

Plodovi se ne kupuju. Ne samo da
vrijede mnogo više nego što bismo
ikad uspjeli prikupiti, već nisu ni na
prodaju: oni su besplatni i Bog ih
daruje kad hoće i kako hoće, budući
da „zna vaš Otac što vam treba i prije
negoli ga zaištete“ (Mt 6,8). Mogli



bismo reći da se plodovi sanjaju. U
tom smislu, glavni plod molitve i
mrtvljenja ostaje u nama. Odnos s
Isusom koji može proizaći iz ovog
prepuštanja njemu oslobađa nas od
iskušenja da mislimo da sve ovisi o
nama.

Zaigrane duše

Može se dogoditi da, češće nego što
mislimo, svoju misiju živimo s
perspektivom koja malo uzima u
obzir Božje vrijeme i način. To nam
se može dogoditi, na primjer, kad
nam očigledan nedostatak plodova
oduzme mir ili nas rastuži. Možda se
to može očitovati u slaboj odvažnosti
da poduzmemo nove inicijative ili
kada se držimo nekih načina koji
nam daju sigurnost. Nije teško da se
onda u nama ponekad pojavi
tendencija da drugima zamjeramo
nedostatak predanosti ili da iznutra
osuđujemo. Ali ti stavovi nisu
prikladni za apostola, jer nisu stavovi



koje je imao Krist. Suprotno tome,
kako kaže sveta Terezija, „vrlo je
prikladno ne umanjivati želje, jer
Njegovo je Veličanstvo prijatelj
zaigranih duša“[10]. Pravi apostol je
apostol dvadeset i četiri sata dnevno.
Duboko je razumio svoju misiju i od
kuda dolazi učinkovitost. Zna da Bog
računa s njegovom slobodom i da, u
isto vrijeme, sve ovisi o milosti koja
je misterij. Sanja o tome što ljubav
Božja može učiniti u svijetu i čini sve
što je u njegovoj moći da ta ljubav
bude prisutna među ljudima koji su
mu blizu.

Sveti Josemaría, nakon što je
obznanio naslov male knjige koju je
želio napisati, u kratkim je crtama
rekao o novonastaloj ideji svog
projekta: „Bez pretencioznog tona
nekoga tko pokušava pisati maksime,
zapisao bih tri ili četiri glavne ideje
afektivnim jezikom, koji bi u ušima
zazvučao poznato i budio
povjerenje“[11]. To je naša misija:



pomoći Kristu da uskomeša i ugrije
srca. Nešto što zahtijeva, više nego
bilo što drugo, ozračje naklonosti,
bliskosti i, jednom riječju,
prijateljstva.

* * *

Molitvom i mrtvljenjem oslobađamo
se toga da samo izvršavamo svoju
misiju i, umjesto toga, pridodajemo
ju Kristovom poslanju. Napokon
razumijemo njegov način spasenja,
njegovo izuzetno poštovanje slobode,
način pozivanja i strpljenje kojim
čeka. Isus nas oslobađa od nas samih
da bi nas učinio plodnima, sretnima,
tako da možemo uživati u njegovom
poslanju. Možemo se obratiti Kraljici
apostola, učiteljici molitve, koja će
nam pomoći da uživamo u ovoj
neizmjernoj radosti: „Pogledajte kako
moli svog Sina u Kani. I kako
inzistira, bez da se obeshrabri, s
ustrajnošću. – I kako postiže!“[12]

Diego Zalbidea



[1] Sveti Josemaría, Put, n. 82.

[2] Sveti Augustin, Pismo 130.

[3] Sveti Josemaría, Pismo 29-IX-1957,
n. 65.

[4] Sveti Josemaría, Put, n. 755.

[5] Sveti Ivan Krizostom, Sobre el
cementerio y la cruz, 2: PG 49, 396.

[6] Sveti Josemaría, Crecer para
adentro, p. 273.

[7] Sveti Josemaría, Put, n. 934.

[8] Papa Franjo, Christus vivit, n. 15.

[9] Blaženi Álvaro, Pismo 1-IV-1986.

[10] Sveta Teresa od Djeteta Isusa,
Vida, 13, 2-3.

[11] Sveti Josemaría, Crecer para
adentro, p. 273.

[12] Sveti Josemaría, Put, n. 502.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/uvijek-sretan-apostol/
(20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/uvijek-sretan-apostol/
https://opusdei.org/hr-hr/article/uvijek-sretan-apostol/

	Uvijek sretan apostol

