
opusdei.org

Usmjeravanje srca

„Usmjeravati dječje emocije
znači djelovati tako da ono što
im se sviđa se podudara s
njihovim istinskim dobrom.“
Novi članak u nizu o obitelji.

4.05.2015.

Roditelji imaju pravo i dužnost
usmjeravati odgoj svoje djece što je
prirodna posljedica činjenice da su ih
donijeli na svijet. Može se čak reći da
je dijete kao osoba primarna svrha
ljubavi između supružnika u Bogu.
Dobro odgajanje djece može se stoga
smatrati produženjem ljubavi koja



im je dala život. Roditelji teže pružiti
svojoj djeci sredstva koja su im
potrebna da budu sretna, te im
pomoći pronaći njihovo pravo mjesto
u životu i s ljudskog i nadnaravnog
gledišta.

Roditelji kršćani u svakom djetetu
vide dokaz Božjeg pouzdanja u njih.
Dobro odgajati djecu je za roditelje
„najbolji posao na svijetu,“ kao što je
sv. Josemaria često govorio. Ovaj
napor počinje začećem i očituje svoje
prve korake pri usmjeravanju
djetetovih emocija i osjećaja. Ako se
roditelji uistinu vole i na dijete
gledaju kao na plod njihovog
sebedarja, odgojit će tu osobu u
ljubavi i za ljubav. Drugim riječima,
prvenstveno roditelji su odgovorni
usmjeravati emocionalni život svoje
djece kako bi im se emocije mogle
normalno razvijati s ciljem da budu
mirna i spokojna djeca.



Emocionalni život razvija se
prvenstveno u djetinjstvu. Nakon
njega, tijekom adolescencije, mogu se
pojaviti emocionalne krize i roditelji
trebaju pomoći svojoj djeci
učinkovito se s njima nositi. Ako su
još od djetinjstva odgajana kao mirne
i stabilne osobe, njihova će djeca
spremnije prevladati teške trenutke.
Štoviše, emocionalna stabilnost
potiče rast dobrih navika u razumu i
volji. Bez emocionalnog sklada, teže
je duhovno rasti.

Naravno, nužan uvjet za izgradnju
dobrog emocionalnog temelja kod
svakog djeteta jest da se sami
roditelji trude poboljšati vlastitu
emocionalnu stabilnost. Kako mogu
ovo učiniti? Poboljšavajući obiteljski
sklad, pazeći na međusobno
zajedništo, razborito pokazujući
svoju privrženost jedan prema
drugome u prisutnosti djece. Ipak,
ponekad možemo biti skloni
mišljenju da emocije i osjećaji leže



izvan opsega obrazovnog zadatka
obitelji budući da ih se često može
vidjeti kao reakcije koje se
„jednostavno dogode,“ koje su izvan
naše kontrole i ne mogu se mijenjati.
Emocije se čak može gledati i u
negativnom svjetlu budući da je
grijeh izneredio naše strasti, i ovi
neuredni osjećaji mogu otežati
ponašanje u skladu s ispravnim
razumom.

U korijenu osobnosti

Ovaj pasivan ili čak negativan pogled
na emocije prisutan u mnogim
vjerskim i moralnim tradicijama
snažno se suprostavlja Božjim
riječima upućenim proroku Ezekielu:
I ja ću im dati novo srce i nov ću duh
udahnuti u njih, da hode po mojim
naredbama i da čuvaju i vrše sve moje
zakone.[1] Imati novo srce, ono koje
je sposobno ljubiti, smatra se
potrebnim kako bi slijedili Božju
volju. Neuredne strasti nisu rezultat



posjedovanja „previše srca“, već
radije „lošeg“ srca koje treba
izlječenje. Sam Krist nam je rekao: 
Dobar čovjek iz dobra blaga srca
svojega iznosi dobro, a zao iz zla
iznosi zlo. Ta iz obilja srca usta mu
govore.[2] Iz srca dolaze stvari koje
onečišćuju čovjeka,[3] ali također i
stvari koje ga čine dobrim.

Potrebne su nam snažne emocije jer
su one moćan poticaj za naše
aktivnosti. Svi težimo onome što nam
se uistinu sviđa. Usmjeravati dječje
emocije znači djelovati tako da ono
što im se sviđa se podudara s
njihovim istinskim dobrom.
Strastveno djelovati na plemeniti
način jest ljudsko dobro. Što je
prirodnije od majčine ljubavi prema
vlastitom djetetu? Koliko često je ova
duboka privrženost navodi da se
radosno žrtvuje! I suočena s nečim
što osoba smatra neugodnim ili
odvratnim, kako lako postaje to
izbjeći! U datom trenutku, shvaćanje



„ružnoće“ nekog zlog čina može biti
snažniji motiv za ne učiniti ga od
mnoštva razumnih argumenata.

Očito, ovdje ne treba brkati moral s
našim osjećanjima. Ne radi se o
reduciranju moralnog života i našeg
odnosa s Bogom na osjećaje. Kao i
uvijek, naš uzor je Krist. U Njemu,
savršenom Čovjeku, vidimo kako
emocije i strasti mogu pomoći
ponašati se čestito. Suočen sa smrću,
Isus je duboko ganut i čini čuda. U
Getsemanskom vrtu vidimo
intenzitet njegovih osjećaja tijekom
molitve. U Njemu vidimo žar gnjeva,
dobrog gnjeva, kada Hramu vraća
njegovo dostojanstvo.[4] Kada nešto
uistinu volimo, sasvim je prirodno da
su naši osjećaji uzbuđeni. Činiti nešto
tek tako da se odradi, bez srčanosti,
je poprilično neugodno. Osjećaji
razumu daju žar i dobro čine
ugodnim, dok razum osjećajima daje
svjetlo, sklad i jedinstvo.



Pospješivanje pročišćenja
srca

U našem ljudskom sklopu osjećaji su
tu da pospješuju željeno djelovanje, a
ne da ga zamagljuju ili čine teškim.
„Moralno savršenstvo sastoji se u
tome da je čovjek potican na činjenje
dobra ne samo vlastitom voljom već i
sklonostima njegovih osjetila, kao u
riječima psalma: 'Srce moje i moje
tijelo kliču Bogu živomu' (Ps 84,
3).“[5] Stoga nije pitanje pokušaja
gušenja ili „kontrole“ emocija, kao da
su one nešto loše što treba odbaciti.
Iako istočni grijeh u njih jest uveo
poremećaj, one nisu uništene ili
postale potpuno pokvarene i
nepopravljive. Osjećaji u ljudskom
srcu mogu biti usmjeravani u
pozitivnom smjeru kako bi tražili
istinsko dobro: ljubav prema Bogu i
bližnjemu. Stoga svi koji su uključeni
u obrazovanje djece, a prvenstveno
roditelji, trebaju, koliko god je



moguće, truditi se pomagati im
uživati u činjenju dobra.

Učinkovito usmjeravati prije svega
zahtijeva pomagati djeci da se
upoznaju kako bi njihovi osjećaji bili
usklađeni sa stvarnošću koja ih je
potakla. Ovo može uključivati
pomagati im prevladati, „nadići“
određeni osjećaj dok se uzrok koji ga
je izazvao ne spozna u pravom
svjetlu. Rezultat ovog razmatranja će
ponekad biti pokušaj izmjene uzroka
na pozitivan način. U drugim
prilikama, primjerice kod smrti
voljene osobe ili u slučaju ozbiljne
bolesti, stvarnost ne može biti
izmijenjena. To će biti trenutak za
naučiti djecu prihvatiti događaje kao
nešto što dolazi iz Božje ruke, koji
nas voli kao Otac. Ponekad,
primjerice, nakon reakcije ljutnje,
trenutka straha, ili odbojnosti prema
osobi ili događaju, otac ili majka
mogu s djecom razgovarati,
pomažući im razumjeti, koliko je



moguće, smisao u pozadini reakcije
na takav način da ga uspiju
prevladati. Tako djeca bolje upoznaju
sama sebe i postaju bolje
pripremljena za uspostaviti red u
svijetu svojih osjećaja.

Oni koji djecu obrazuju mogu
također mladima pomoći prepoznati,
kod sebe i u drugima, određeni
osjećaj ili emociju. Priče u literaturi
ili filmovima mogu biti korištene za
naučiti djecu kako odmjerenije
emocionalno reagirati. Priča privlači
osobu koja je gleda, čita ili sluša,
potičući njezine osjećaje u
određenom smjeru i navikavajući je
gledati stvarnost na određeni način.
Ovisno o dobi (utjecaj može biti veći
što je dijete mlađe), pustolovina,
triler ili romantična priča mogu
pomoći učvrstiti prikladne reakcije u
situacijama koje ih objektivno
zaslužuju, kao što su gnjev pred
licem nepravde, suosjećanje prema
osobama s invaliditetom, divljenje



prema žrtvi, ljubav prema onome što
je lijepo. Time će se također poticati i
želja za tim osjećajima budući da ih
se smatra izvorom savršenstva i
plemenitosti.

Dobro usmjereno, vrjednovanje
kvalitetnih priča postupno obrazuje
osjećaj za lijepo i sposobnost odabira
priča dobre kvalitete. Time se
pojačava ispravan kritički osjećaj i
služi kao učinkovita pomoć za
sprječavanje smanjivanja ljudskog
prizvuka, koje se može pretvoriti u
vulgarnost i zanemarivanje
skromnosti. Posebice u tzv.
„zemljama prvog svijeta“, stav
„spontanosti“ i „prirodnosti“ je
postao široko rasprostranjen te često
dovodi do nedostatka pristojnosti.
Tkogod se navikne na ovakvo
okruženje, bez obzira na dob, završi
smanjujući vlastitu osjetljivost i
animalizirajući (ili trivijalizirajući)
vlastite emocionalne reakcije.
Roditelji trebaju svojoj djeci usaditi



odbojnost prema vulgarnosti, čak i
kada se ne radi izravno o osjetilnim
temama.

S druge strane, pomaže istaknuti da
ispravno usmjeravanje ljudske
privrženosti nije identično
usmjeravanju spolnosti. Potonja je
samo dio cjelokupnog emocionalnog
prostranstva. Kada je u obitelji
uspostavljeno okruženje povjerenja,
roditeljima je sigurno lakše
razgovarati s djecom o veličini i
značenju ljudske ljubavi, dajući im
malo-pomalo od rane dobi sredstva
za pravilno se usmjeriti u ovom
području života, iznad svega
usmjeravajući njihove emocije i
potičući krjeposti.

Srce po mjeri Krista

U konačnici, usmjeravanje emocija
nastoji kod djece poticati velikodušno
srce sposobno istinski voljeti Boga i
ljude. Mladi trebaju srce sposobno za



„dijeliti brige ljudi oko njih, oprostiti
i razumjeti, spremno žrtvovati sebe,
zajednos Isusom Kristom, za sve
duše.“[6] Obiteljsko okruženje koje je
mirno ali i zahtjevno pomoći će dati,
gotovo kao osmozom, pouzdanje i
stabilnost složenom svijetu ljudskih
osjećaja. Ako djeca vide da su
bezuvjetno voljena, ako spoznaju da
njihovo dobro ponašanje usrećuje
njihove roditelje i da njihove
pogrješke ne vode do gubitka
pouzdanja roditelja u njih, ako im se
pomaže da budu iskrena i pokazuju
svoje osjećaje, odrast će s nutarnjim
ozračjem reda i mirnoće. Pozitivni
osjećaji poput razumijevanja,
vedrine i povjerenja će prevladavati
dok će sve ono što im oduzima mir –
bilo bijes, izljevi ljutnje ili ljubomore
– biti viđeno kao poticaj za zatražiti
oproštenje od drugih, ili za im
oprostiti i iskazati znakove
privrženosti.



Mladi trebaju srca zaljubljena u ono
što je istinski vrijedno, zaljubljena
prije svega u Boga.[7] Ništa ne
pomaže emocijama da bolje sazriju
od usmjeravanja srca prema Bogu i
vršenju njegove volje. Za postići ovo,
kao što je sv. Josemaria učio, trebamo
„držati ga zaključanog sa sedam
lokota, po jedan za svaki od smrtnih
grijeha.“[8] Svako ljudsko srce ima
privrženosti koje trebaju biti dane
isključivo Bogu i koje završe
grižnjom savjesti ako ih se usmjeri
ičemu drugome.

Istinska čistoća duše postiže se
zatvaranjem vrata svemu što
podrazumijeva davanje stvorenjima
ili vlastitom egu ono što pripada
samo Kristu. Dolazi kroz
osiguravanje da sposobnost osobe za
ljubiti i željeti bude dobro
prilagođena i integrirana. Stoga slika
sedam lokota podrazumijeva više od
ograničavanja požuda ili opsesivne
brige za materijalno blagostanje.



Podsjeća nas da se trebamo boriti
protiv taštine, upravljati našom
maštom, pročišćavati naše sjećanje,
ublažavati apetit tijekom obroka,
poticati prijateljsko ophođenje s
onima koje smatramo dosadnima.
Iako se može činiti kao paradoks,
kada svojemu srcu postavimo
„okove“, povećamo svoju slobodu za
ljubiti nesmanjenom snagom.

Presveto Čovještvo našega Gospodina
lijevačka je posuda u kojoj najbolje
možemo pročistiti svoje srce i
njegove sklonosti. Djecu od rane dobi
treba učiti kako se približiti Isusu
Kristu i njegovoj Majci na isti iskreni
način kojim iskazuju privrženost
prema svojim roditeljima. Ovo će im
pomoći da, u skladu s njihovim
godinama, otkriju istinsku veličinu
njihovih privrženosti i omogućiti
našem Gospodinu da uđe u njihove
duše. Srce koje se čuva isključivo za
Gospodina čuva se cijelim i u
mogućnosti je potpuno se darovati.



Iz ove perspektive, srce postaje
simbol s dubokim antropološkim
bogatstvima. Ono je središte osobe,
mjesto gdje se najintimnije i
najuzvišenije ljudske sposobnosti
spajaju i odakle svaka osoba izvlači
energiju potrebnu za djelovanje. Ono
je motor koji treba biti obrazovan, za
kojeg se treba brinuti, kojeg treba
usmjeravati i pročišćavati kako bi
sva njegova snaga bila usmjerena u
pravom smjeru. Kako bi ga se
obrazovalo na ovaj način, kako bi
voljelo i učilo druge voljeti tom
snagom, „trebamo iskorijeniti iz
naših pojedinačnih života sve što je
preprjeka Kristovom življenju u
nama: navezanost na vlastitu
udobnost, kušnje ka sebičnosti,
sklonost biti središte svemu. Samo
nasljedovanjem Kristovog života ga
možemo prenijeti drugima.“[9] Kada
je povezana s milošću i osobnom
borbom, duša se pobožanstvjenjuje i
malo-pomalo srce postaje
velikodušno, sposobno posvetiti svoje



najbolje napore plemenitim i velikim
idealima, izvršavanju Božje volje.

Ponekad će pala ljudska narav
pokušavati povratiti svoja izgubljena
prava, ali emocionalna zrelost,
zrelost koja je dijelom neovisna o
godinama, usmjerava osobu gledati
dalje od emocija te otkriti što ih je
potaklo i kako reagirati na tu
stvarnost. Uvijek možemo računati
na utočište koje nam nudi Gospodin i
njegova Blažena Majka. „Navikni se
povjeravati svoje siromašno srce
Slatkom i Bezgrješnom Srcu
Marijinom kako bi ga ona mogla
pročistiti od toliko šljake i voditi ga k
Premilosrdnom Srcu Isusovom.“[10]

J.M. Martin, J. Verdia

Fusnote:

[1] Ez 11, 19-20.

[2] Lk 6, 45.



[3] Usp. Mk 7, 20-23.

[4] Usp. Mk 5, 40-43; 14, 32ff; 11,
15-17.

[5] Katekizam Katoličke Crkve, 1770.

[6] Sv. Josemaría,Susret s Kristom,
158.

[7] Usp.Brazda, 795.

[8] Sv. Josemaría, susret u Valenciji,
7. siječnja 1975; u Pedro Rodriguez, 
Povijesno-kritičko izdanje Puta,
Scepter London, str. 372; usp. Put,
188.

[9] Susret s Kristom, 158.

[10] Brazda, 830.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/usmjeravanje-srca/


hr-hr/article/usmjeravanje-srca/
(2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/usmjeravanje-srca/

	Usmjeravanje srca
	U korijenu osobnosti
	Pospješivanje pročišćenja srca
	Srce po mjeri Krista


