
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (XIII):
Čovjek ne rasuđuje,
on gleda!

Kontemplativna molitva u
nama razvija novi način
gledanja na sve što se događa
oko nas, sudjelujući u Božjoj
viziji svijeta.

27.02.2021.

Tijekom prvih kršćanskih stoljeća
treći najvažniji grad na svijetu s
političkog i ekonomskog gledišta bio
je Antiohija. Ondje se za Isusove



sljedbenike prvi put upotrijebio izraz
„kršćani“ (usp. Dj 11,26). Treći biskup
bio je sveti Ignacije. Nakon što je za
vladavine Trajana osuđen na smrt,
kopnom je odveden na obalu
Seleucije (danas u južnoj Turskoj), a
odatle je morem poslan u Rim. Brod
se zaustavio na putu u raznim
lukama. Na svakom je mjestu
Ignacije primio kršćane s tog
područja i iskoristio priliku da
pošalje pisma zajednicama Isusovih
sljedbenika: „Pišem svim crkvama,
da svima dam do znanja da umirem
za Boga svojom voljom.“[1] Biskup
sveti Ignacije bio je sasvim svjestan
da će njegovu smrt donijeti divljačke
životinje u Flavijskom amfiteatru -
sada rimskom Koloseju. Stoga je
neprestano tražio od ljudi da se mole
da se njegova hrabrost održi. Ali
nekoliko puta nam otvara svoje srce i
dopušta nam da pogledamo u dubine
svoje duše: „Zemaljske čežnje su
razapete i u meni nema ni iskre želje
za svakodnevnim stvarima, već samo



žubor žive vode koja u meni šapuće,
'Dođi k Ocu'.“[2]

Biljka s korijenjem u Raju

Taj unutarnji žamor u srcu svetog
Ignacija Antiohijskog - Dođi k Ocu! -
bilo je nadnaravno sazrijevanje
prirodne želje koju svi imamo za
sjedinjenjem s Bogom. Već su drevni
grčki filozofi u dubini našeg bića
pronašli čežnju za božanskim, glad
za svojom pravom domovinom, kao
da „nismo zemaljska, već nebeska
biljka“.[3] Benedikt XVI. u svojoj
katehezi o molitvi, naglasio je da su
sve kulture kroz vjekove svjedočile o
čovjekovoj želji za Bogom: „Svi
muškarci i žene podnose žeđ za
beskrajnim, čežnju za vječnošću,
traganje za ljepotom, želju za
ljubavlju, potrebu za svjetlom i za
istinom koja ih potiče prema
Apsolutnom... Sveti Toma Akvinski,
jedan od najvećih teologa u povijesti,
definira molitvu kao 'izraz čovjekove



želje za Bogom'. To što nas privlači
Bogu, što je sam Bog stavio u nas, jest
duša molitve.“[4]

Jedan od najčešćih problema
današnjice je „nutarnja
podijeljenost“, iako su ljudi toga
problema ponekad nesvjesni. Često
nam je teško fokusirati našu pažnju
na samo jedan zadatak. Vidimo
različite aspekte našega života koji se
ne mogu harmonijski povezati. Teško
nam je povezati našu prošlost s
našom budućnošću te ne
pronalazimo način kako pomiriti
mnoge različite ideje i osjećaje u
našem životu. S vremenom se čak
javlja potreba suočiti se s našim
različitim „verzijama“. Čeznemo za
jedinstvom u našem životu koje ne
može biti fabricirano kao tolike
stvari danas.

Početkom našeg milenija sveti je Ivan
Pavao II. rekao: „Nije li jedan od
znakova vremena da je u današnjem



svijetu, usprkos širokoj sekularizaciji,
raširena potražnja za duhovnošću,
zahtjev koji se velikim dijelom
izražava kao obnovljena potreba za
molitvom?“[5] Vidimo danas mnoge
inicijative, također na internetu,
usmjerene na jačanje naše
sposobnosti za vanjsku i unutarnju
tišinu, naše moći slušanja i
koncentracije, kako bismo stvorili
sklad između našeg tijela i našeg
duha. Sve to, naravno, može pružiti
određenu prirodnu smirenost. Ali
kršćanska molitva nudi nam mir koji
nije samo prolazna ravnoteža, već
jedinstvena percepcija života koja
proizlazi iz intimnog odnosa s
Bogom.

Molitva je dar koji u nama razvija
novu, jedinstvenu verziju realnosti.
„To je unutarnji stav više nego niz
praksi i formula, način boravka u
Božjoj prisutnosti više nego čin
adoracije ili izgovaranje riječi.“[6]
Očito je da taj „unutarnji stav“, taj



„način boravka u Bogu“ ne nastaje
preko noći, niti nastaje bez
odgovarajuće pripreme kako bi nam
ga Bog mogao dati; to je dar, ali i
zadatak.

Vidjeti vječnost očima duše

U svojoj homiliji Prema svetosti, koju
je propovijedao u listopadu 1967.,
sveti Josemaría ukratko opisuje put
molitvenog života.[7] Govoreći iz
vlastitog iskustva, kaže da počinjemo
moliti jednostavnim, kratkim
molitvama, često naučenima
napamet u našem djetinjstvu.
Vremenom se naše prijateljstvo s
Isusom učvršćuje i učimo ulaziti u
njegovu muku, smrt i uskrsnuće i
trudimo se utemeljiti svoj život na
njegovu primjeru i učenjima. Naše
srce počinje osjećati potrebu za
razlikovanjem i približavanjem
svakoj od tri božanske Osobe. I
trenutak dolazi, uvjerava nas osnivač
Opusa Dei, kada počinjemo voditi



kontemplativni život: „Cijeli dan, ne
čineći ništa čudno, krećemo se u
ovom obilnom, bistrom izvoru
slatkih voda koje skaču u život
vječni. Riječi nisu potrebne, jer se
jezik ne može izraziti. Intelekt se
smiruje. Čovjek ne rasuđuje; on
gleda!“[8]

Gdje god se nalazimo na tom putu
molitve, možemo se zapitati: Kakav
je odnos moje molitve s mojom
nadom u vječni život? Što znači reći
da molitva postaje stvar "gledanja", a
ne riječi?

Kroz našu molitvu nadamo se da
ćemo vidjeti stvoreni svijet, ovdje i
sada, onako kako ga Bog vidi. Uz
njegovu pomoć shvaćamo što se
događa oko nas "jednostavnom
intuicijom" koja proizlazi iz ljubavi.
[9] Ovo je najveći plod molitve i
preobražava čitav naš život. Molitva
nam ne pomaže samo da
promijenimo određene stavove ili



prebrodimo svoje nedostatke.
Kršćanska molitva usmjerena je,
prije svega, na ujedinjenje s Bogom, a
time i na postupno učenje gledati
svijet na način na koji On to čini,
počevši već ovdje na zemlji. Bog želi
izliječiti našu viziju, naš način
gledanja na svijet i ljude oko nas
svojim svjetlom. Odnos s Bogom s
ljubavlju - koji postižemo preko Isusa
- nije samo nešto što činimo, već
mijenja ono što jesmo.

Razvijajući uz Božju pomoć ovaj
nadnaravni "način gledanja", učimo
otkrivati dobro skriveno u svakoj
stvorenoj stvarnosti, čak i tamo gdje
se čini da ga nema. Jer ništa ne
zaobilazi Božji plan ljubavi, koji je
uvijek jači od svakog zla. I tako
učimo vrednovati slobodu drugih na
nov način, oduprijeti se iskušenju da
odlučimo umjesto njih, kao da
sudbina svega ovisi o našim vlastitim
postupcima. Također bolje shvaćamo
da Božje djelovanje ima svoje načine



i vremena, koja niti trebamo niti
možemo kontrolirati.
Kontemplativna molitva pomaže
nam da ne postanemo opsjednuti
željom da odmah riješimo svaki
problem i da lakše otkrijemo svjetlost
prisutnu u svemu što se događa oko
nas, također u ranama i slabostima
našega svijeta.

Vidjeti Božjim očima oslobađa nas
"nasilnog" odnosa s drugim ljudima,
budući da želimo u njima još više
pomoći njegovu svemoguću ljubav,
umjesto da je ometamo svojim
nespretnim intervencijama. Sveti
Toma Akvinski kaže da će
„kontemplacija biti savršena u
budućem životu, kad vidimo Boga
licem u lice (1 Kor 13,12), čineći nas
savršeno sretnima.“[10] Moć molitve
je u tome što možemo sudjelovati u
toj viziji Boga već ovdje na zemlji,
čak i ako je uvijek "kao u zrcalu" (1
Kor 13,12).



1972., tijekom druženja u Portugalu,
netko je pitao svetog Josemariju kako
se suočiti sa svakodnevnim
problemima na kršćanski način.
Između ostalog, osnivač Opusa Dei
istaknuo je da život u molitvi pomaže
na stvari gledati na nov način:
„Stječemo drugačiji standard; stvari
vidimo očima duše koja razmišlja o
vječnosti i Božjoj ljubavi, koja je
također vječna.“[11] Često je govorio
da je „sreća na Nebu za one koji
znaju biti sretni na zemlji.“[12 ]
Bizantski teolog iz četrnaestog
stoljeća rekao je nešto slično:
„Molitva ne samo da nas priprema za
istinski Život; ona nam omogućuje da
živimo taj Život i ponašamo se u
skladu s njim već sada.“[13]

Smirenost. Mir. Intenzivan život.

Katekizam Katoličke Crkve, kada
govori o molitvi, iznenađuje nas
pitanjem koje nam može služiti kao
konstantan ispit savjesti: „Kada



molimo, pričamo li s visine našeg
ponosa i volje ili iz dubine poniznog
srca?“ To je ključan stav za molitvu:
„poniznost je temelj molitve“.[14]

"Pogled prema vječnosti" koji
kontemplativna molitva
podrazumijeva može rasti samo na
plodnom tlu poniznosti, u klimi
otvorenosti za Božja rješenja,
umjesto naših vlastitih. Ponekad
pretjerano povjerenje u vlastitu
inteligenciju i planiranje može u
praksi dovesti do toga da živimo
gotovo kao da Bog ne postoji. Uvijek
trebamo poticati novu poniznost
pred ljudima i događajima, što je
plodno tlo za Božje djelovanje. Papa
Franjo je u svojoj katehezi o molitvi
ukazao na iskustvo kralja Davida:
„Svijet koji se predstavlja pred
njegovim očima nije nijemi prizor.
Njegov pogled bilježi, iza razvoja
stvari, veću tajnu. Upravo tu
proizlazi molitva: iz uvjerenja da



život nije nešto što nam promiče bez
smisla, već zapanjujuća tajna.“[15]

Tada ćemo, dijeleći "način gledanja"
koji nam kontemplacija nudi usred
svijeta, utažiti, koliko je to moguće u
ovom životu, naše čežnje za
jedinstvom: s Bogom, s drugima, u
nama samima. I iznenadit ćemo se
kad ustanovimo kako neumorno
radimo za dobro Crkve i drugih
muškaraca i žena, vidjevši kako naši
talenti cvjetaju „kao drvo usađeno na
vodenim potocima, koje rod svoj
donosi u pravo vrijeme“ (Ps 1,3) .
Imat ćemo predokus harmonije kojoj
smo predodređeni u vječnosti i mira
koji svijet nikada ne može pružiti:
„Požuri, požuri! Radi, radi!
Grozničava aktivnost, tjeskoba da se
bude i radi... To je zato što u svom
poslu misle samo na 'danas'; njihova
je vizija ograničena na ono što je
'prisutno.' Morate vidjeti stvari
očima vječnosti, 'održavajući
prisutnost' onoga što je prošlo i ono



što tek dolazi. Smirenost. Mir.
Intenzivan život u vama. "[16]

Andres Cardenas Matute

[1] Sveti Ignacije Antiohijski,
Poslanica Rimljanima, 4.

[2] Sveti Ignacije Antiohijski,
Poslanica Rimljanima, 7.

[3] Plato, Timaeus, 90a.

[4] Benedikt XVI, Audijencija,
11.svibnja 2011.

[5] Sveti Ivan Pavao II, Novo
Millennio Ineunte , 33.

[6] Benedikt XVI, Audijencija,
11.svibnja 2011.

[7] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
306.

[8] Ibid., 307.



[9] Sveti Toma Akvinski
kontemplaciju definira kao intuitivni
šapat istine koja izvire iz ljubavi:
"simplex intuitus veritatis ex caritate
procedens;”. U nedavnoj knjizi
Holiness Through Work (sutorica
Maria Ferrari: Scepter Publishers),
Monsignor Fernando Ocáriz
objašnjava ovu definiciju
kontemplacije u kontekstu
posvećivanja rada.

[10] Sveti Toma Akvinski, S. Th. II-II,
q. 180, a. 4.

[11] Sveti Josemaria, Bilješke s
druženja, 4.studenog 1972.

[12] Sveti Josemaria, Kovačnica,
1005.

[13] Nicholas Cabasilas, The Life in
Christ.

[14] Katekizam Katoličke Crkve,
2559.



[15] Papa Franjo, Audijencija,
24.lipnja 2020.

[16] Sveti Josemaría, Put, 837.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-xiii-covjek-ne-rasuduje-on-gleda/

(31.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xiii-covjek-ne-rasuduje-on-gleda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xiii-covjek-ne-rasuduje-on-gleda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xiii-covjek-ne-rasuduje-on-gleda/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (XIII): Čovjek ne rasuđuje, on gleda!

