opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (XII):
Duse liturgijske
molitve

Zasto nam paZzljivo postupanje s
liturgijom pomaze da dobro
molimo? Neka promiSljanja
svetog Josemarije koja nam
mogu pomoci da se snaznije
sjedinimo s Bogom i s Crkvom
preko razlicitih liturgijskih
aktivnosti.

12.02.2021.



Travanj je 1936. i u Spanjolskoj vlada
velika drusStvena napetost. Medutim,
na DYA Akademiji nastoji se odrZati
uobicCajena atmosfera uCenja i
suzivota. Tijekom tih ¢udnih dana,
jedan stanar u pismu prepricava
svojim roditeljima da su dan ranije,
uz pomoc jednog profesora,
uvjezbavali liturgijsko pjevanje u
jako radosnom raspolozenju [1]. Koji
je bio razlog da, u tom jedinstvenom
kontekstu, daleko izvan dobrih
trenutaka koje su zajedno
prozivljavali, tridesetak
sveuciliStaraca, jedne nedjelje
navecer, ima sat pjevanja?

Odgovor ¢emo dobiti ako se vratimo
nekoliko mjeseci unatrag, kada je
sveti Josemaria u program
obrazovanja na Akademiji ukljucio
upravo odredene sate gregorijanskog
pjevanja. Iako znamo da je, kao
Zupnik u Perdigueri, sveti Josemaria
obicavao slaviti pjevanu Misu, ta



dopuna kurikuluma nije bila plod
njegovog osobnog interesa. Takoder
nije proizasla iz nau¢nog interesa,
koji je bio rezultat poznavanja i
razvoja Liturgijskog pokreta u
Spanjolskoj. Ta odluka je bila Stovise
plod njegovog svecenickog iskustva,
izazvana samo Zeljom da pomogne
tim mladim ljudima da postanu
molitvene duse.

Zanimljivo je primijetiti da su sve tri
publikacije, na kojima je u tim
tridesetim godinama sveti Josemaria
radio, bile namijenjene upravo
olakSavanju dijaloga s Bogom: svaka
od njih je odgovarala jednom od tri
znacajna oblika krSc¢anske molitve.
Prva bi se bazirala na osobnoj
meditaciji, druga bi poticala pucku
poboznost i posljednja bi ohrabrivala
Citatelja da uroni u liturgijsku
molitvu. Plod prve inicijative je
Consideraciones espirituales, temelj
njegovog poznatog djela Put; plod
druge inicijative je kratka knjizica



Gospina krunica; i za trecu
inicijativu, osmislio je djelo koje bi se
zvalo Devociones liturgicas. 1ako je
objava ovog posljednjeg djela bila
najavljena za 1939., iz razli¢itih
razloga nikada nije ugledala svjetlo
dana. Ipak, joS uvijek se Cuva prolog
koji je pripremio don Félix Bilbao,
biskup iz Tortosa, i Ciji je naslov
»jOrad y orad bien!”. U ovom
neobjavljenom tekstu, Citatelje se
poticCe da se zadube, uz autorovu
pomog, u liturgiju Crkve, kako bi
ostvarili ,u¢inkovitu, plodnu i ¢vrstu
molitvu koja ih intimno sjedinjuje s
Bogom” [2].

Dati glas molitvi Crkve

Za svetog Josemariju liturgija nije
bila skup propisa orijentiranih samo
na pridodavanje sveCane note
odredenim ceremonijama. Za njega
je bilo bolno kada nacin slavljenja
sakramenata i ostalih liturgijskih
aktivnosti nije uistinu bio u sluzbi



susreta osoba s Bogom i s ostalim
Clanovima Crkve. Nakon
sudjelovanja u jednom liturgijskom
slavlju napisao je: ,Mnogo svecenika:
nadbiskup, poglavar kanonika,
crkveni korisnici, kantori, sluZitelji,
ministranti...VeliCanstveni ukrasi:
svila, zlato, srebro, prekrasno
kamenje, Cipka i barSun... Glazba,
glasovi, umjetnost... a sve bez
naroda! Velicanstvena bogosluzja bez
naroda” [3].

Ta briga za narod u liturgiji je
dubinski teoloska. U liturgijskim
aktivnostima, djelovanje Trojstva
ispreplece se s cijelom Crkvom, a ne
samo s nekim njezinim dijelovima.
Nije slucajnost da je vecina
razmiSljanja koje je sveti Josemaria u
Putu posvetio liturgiji uvrStena pod
poglavlje Crkva. Za utemeljitelja
Opusa Dej, liturgija je bila povlastena
prilika u kojoj se moZe dozivjeti
crkvenu dimenziju krs¢anske
molitve; u njoj je o¢igledna Cinjenica



da se svi zajedno obracamo Bogu.
Liturgijska molitva, uvijek osobna,
otvara se iskustvima koja nadilaze
individualna stanja. Ako smo u
osobnoj meditaciji mi subjekt koji
govori, u liturgiji je to cijela Crkva.
Ako smo u osobnom razgovoru s
Bogom mi oni koji govore kao
Clanovi Crkve, u liturgijskoj molitvi je
Crkva ona koja govori preko nas.

Na ovaj nacin, velika je skola nauciti
kako izgovarati mi u liturgijskim
molitvama, da bismo upotpunili
razliite dimenzije nasSeg odnosa s
Bogom. Pojedinac tamo spoznaje da
je jedno od djece ove velike obitelji
zvane Crkva. Stoga, ne iznenaduje
jasna opomena svetog Josemarije:
»,ITvoja molitva mora biti liturgijska.
Kamo srece kada bi se prihvatio
psalama i misnih tekstova negoli
privatnih molitava” [4].

Nauciti kako liturgijski moliti
zahtjeva poniznost, da bismo bili u



stanju primiti od drugih rijeci koje
cemo izgovarati. Zahtjeva takoder
skruSenost srca, kako bismo mogli
prepoznati i cijeniti odnose koji nas
povezuju sa svim kr§¢anima. U tom
smislu, mozZe nam pomoci ako
razmatramo da molimo sjedinjeni s
onima Kkoji su pokraj nas u tom
trenutku i takoder s onima koji su
odsutni; s krS¢anima u svojoj zemlji,
u susjednim zemljama i u cijelom
svijetu...Takoder molimo s onima
koji su Zivjeli prije nas i koji su u
CistiliStu ili su vec¢ sudionici slave
nebeske. Naime, liturgijska molitva
nije anonimna formula, ve¢ okuplja
sica iimena” [5]; sjedinjujemo se sa
svim stvarnim osobama koje su dio
naseg zZivota i koje, kao mi, Zive ,,u
ime Oca 1 Sina 1 Duha Svetoga”, kao
sudionici zivota Trojstva.

Utjeloviti molitvu Crkve

Svjesni smo da sveti Josemaria pod
posvecivanjem posla nije primarno



smatrao molitvu tijekom rada, ve¢
prije svega nastojanje da sami rad,
koji se obavlja da bude na slavu
BoZju, postane molitva, ustrajuci u
vjezbanju ljudskog savrSenstva,
svjesni da nas na$ Otac s nebesa s
ljubavlju promatra. Shodno ovome,
liturgijska molitva ne sastoji se
primarno u tome da izgovaramo
molitve tijekom liturgijskih radnji,
vec u prakticiranju tih obrednih
radnji digne, attente ac devote,
dostojanstveno, pazljivois
pobozZnoscu koju zasluZuju, ostajuci
prisutni u onome Sto se radi. Nije
rije¢ samo o situacijama u kojima
bismo trebali izvrSavati pojedinacna
djela vjere, nade i milosrda, nego o
aktivnostima preko kojih cijela Crkva
izraZava svoju vjeru, nadu i
milosrde.

Sveti Josemaria pridavao je veliku

vaznost tome kako znati biti prisutan
u razlicitim radnjama bogosluzja, toj
vjestini poboZnosti. Dostojanstvo koje



zahtijeva liturgijska molitva ima
mnogo zajednickog s upravljanjem
vlastitim tijelom, buduci da se prvo
na njemu ocituje ono Sto Zelimo
Ciniti. Slavljenje svete Mise,
zbliZavanje sa sakramentom
Ispovijedi, blagoslivljanja s
Presvetim, itd., obuhvacaju razlicite
pokrete u osobi, ta radi se o molitvi
na djelu. Stoga, liturgijska molitva
podrazumijeva molitvu tijelom.
Stovise, podrazumijeva da nau¢imo
darovati tijelo, ovdje i sada, molitvi
Crkve. I, kao Sto je logi¢no, makar
svecenik Cesto bio onaj Cija je zadaca
dati glas i ruke Kristu Glavi Crkve,
zajednica je ona koja daje glas i
vidljivost kompletnom Misticnom
Tijelu Kristovu. Znati da se preko nas
vidi i ¢uje molitva svetaca i dusSa u
CistiliStu dobar je poticaj da
njegujemo tu vjestinu poboznosti.

Osim dostojanstva, liturgijska
molitva zahtijeva paZznju. U tom
smislu, moglo bi se reci da, osim Sto



se koncentriramo na rijeci koje
izgovaramo, vazno je osjetiti na
najdublji moguci nacin trenutak koji
prozivljavamo: imati jasnu sliku o
tome s kim smo, zaSto i zbog Cega.
Ovo osvjeStavanje zahtijeva
prethodnu formaciju, koja se uvijek
moZe poboljsati. Rije¢ima svetog
Josemarije: ,Polako. Pazi Sto govoris,
tko govori i kome. Taj uZurbani
govor bez razmisljanja nije drugo
doli Zamor, limena jeka. Re¢i ¢u ti sa
svetom Terezijom da to ne nazivam
molitvom pa makar mnogo micao
usnama” [6].

Susret sa svakom Osobom Svetog
Trojstva

Unatoc€ neizbjeznim distrakcijama,
do kojih dolazi zbog nasih slabosti, u
liturgijskoj molitvi sudjelujemo u
tajanstvenom, ali stvarnom susretu
cijele Crkve sa svakom od triju osoba
Svetog Trojstva. Zbog toga,
obogacujuce je iskustvo nauciti



razlikovati kada se obracamo Ocu,
kada Sinu, a kada Duhu Svetomu.
Opcenito nas liturgija suocava s
Bogom Ocem, s njegovim tipi¢nim
obiljeZjima, pa makar ga Cesto
zazivali jednostavnim ,Boze” ili
»,Gospodine”. On je izvor svih
blagoslova koje Trojstvo izlijeva
preko ovoga svijeta i njemu se
vracaju, preko njegovoga Sina, sve
hvale koje su Ziva bica sposobna
iskazati.

Jer ono Sto govorimo Ocu govorimo
po Isusu, koji nije nasuprot nas, vec je
s nama. Rijec se utjelovila da bi nas
dovela Ocu i, zbog toga, spoznati
njegovu nazocCnost na nasoj strani,
kao brata koji razumije i ne srami se
nase slabosti, ispunja nas utjehom i
odvaznoscu. Stovise, liturgijska
molitva, kao javna molitva Crkve,
rada se se iz Isusove molitve. Nije
samo produZzetak njegove molitve
kada je bio na ovoj zemlji, nego je
izraz, danas i sada, njegovog



posredovanja za nas na nebu (usp.
Heb 7,25). Ponekad nailazimo na
molitve koje su upucene direktno
Isusu, usmjeravajuci nas pogled
prema Sinu kao spasitelju. Upravo iz
ovog razloga, liturgijska molitva je
izuzetan put za uskladivanje naseg
srca sa sveceniCkim srcem Isusa
Krista.

Molitva koja je upucena Ocu po Sinu
ostvaraju se u Duhu Svetomu. Biti
svjestan prisustva trece Osobe
Trojstva u liturgijskoj molitvi velik je
BoZji dar. Veliki Neznanac, kako ga je
zvao sveti Josemaria, prolazi
izvanjski neprimjetno, kao svjetlo ili
kao zrak koji udiSemo. Medutim,
jasno nam je da bez svjetla ne bismo
niSta vidjeli i da bismo se bez zraka
ugusili. Duh Sveti na sli¢an nacin
djeluje u liturgijskom dijalogu. Iako
nemamo obicaj obracati mu se,
znamo da je u nama i da nas,
neizrecivim vapajima, potice da se
obracamo Ocu rijeCima koje nas je



Isus naucio. Zato se njegovo
djelovanje oCituje indirektno. Prije
negoli u rijeCima koje izgovaramao, ili
kome ih izgovaramo, Duh Sveti se
oCituje u nacinu na koji ih
izgovaramo: prisutan je u vapajima
koji postaju pjesma i koji u tiSini
dopustaju Bogu da djeluje u nutrini
naseg bica.

Jednako kao Sto se postojanje vjetra
primjecuje po objektima koje pomice,
tako moZemo razabrati prisustvo
Duha Svetoga kada osjetimo ucinke
njegovoga djelovanja. Na primjer,
prvi ucinak njegovoga djelovanja je
kada postanemo svjesni da u Crkvi
molimo kao Bozji sinovi i kceri.
Takoder ga moZemo doZivjeti kada se
pobrine da Rije¢ BoZja u nasoj
nutrini nema odjek kao ljudska rijec,
nego kao RijeC¢ Oca upucena svakome
ponaosob. Nadasve, Duh Sveti se
otkriva u njeznosti i velikoduSnosti
koje Otac i Sin izlijevaju na svakoga
pojedinacno u liturgijskom



slavljenju, poucavaju nas, osnazuju
nas ili nam daruju neki jedinstven
dar.

Naposljetku, djelovanje Duha
Svetoga je tako intimno i neophodno
jer upravo ono omogucava
liturgijskom ¢inu da bude istinska
kontemplacija Trojstva, dopuSta nam
da vidimo cijelu Crkvu i samoga
Isusa, onda kada nam osjecaji govore
drugacije. Duh Sveti je onaj koji nam
pokazuje da srZ liturgijske molitve
nije formalno izgovaranje niza rijeci
ili obavljanje izvanjskih radnji, nego
ljubav s kojom iskreno Zelimo sluziti
i biti sluZeni. Duh Sveti nas €ini
dionicima njegovog vlastitog otajstva
dok uc¢imo uZivati u Bogu koji silazi
da bi nam sluZio, tako da bismo mi
kasnije mogli sluZiti drugima.

Zivio sam Evandelje

Nije ¢udno da je sluzba jedan od
najceSce koriStenih termina u Pismu
i u Tradiciji prilikom referiranja na



liturgijske radnje. Otkrivanje ove
dimenzije sluZenja u liturgijskoj
molitvi ima brojne posljedice za
nutarnji Zivot. Ne samo zbog toga Sto
onaj koji sluzi iz ljubavi ne stavlja
samoga sebe u srediSte, ve¢ takoder
zato Sto je kljucno gledati na liturgiju
kao sluZenje da bismo je mogli
preslikati na zivot. Makar se Cinilo
paradoksalno, u tekstovima brojnih
liturgijskih molitvi nailazimo na
poticaj da u svakodnevnom Zivotu
oponasamo ono Sto smo slavili. Taj
poziv ne sastoji se u tome da
koristimo liturgijski jezik u
obiteljskim i profesionalnim
odnosima. Naprotiv, sastoji se u tome
da program naSeg Zivota postane ono
Sto smo zahvaljujuci obredu imali
prilike promatrati i iskusiti [7]. 1z tog
razloga, sveti Josemaria je,
promatrajuci Bozje djelovanje u
njegovom danu, izjavio u vise
navrata: ,Uistinu sam Zivio
Evandelje dana” [8].



Da bismo Zivjeli liturgiju dana i tako
preobrazili nas dan u sluZenje, u
Misu od dvadeset i Cetiri sata,
potrebno je razmatrati svoje vlastite
prilike u svjetlu onoga Sto smo slavili.
U ovoj zadaci, osobna meditacija je
nezamjenjiva. Sveti Josemaria je
imao naviku biljeZiti one rijeci ili
izraze koji bi ga ganuli tijekom
slavljenja Mise ili tijekom molitve
Liturgije Casova, do te mjere da je
jednoga dana napisao: ,Necu vise
zabiljeziti niti jedan psalam jer bih
trebao zabiljeZiti sve, buduci da se u
svima nalaze samo Cuda koja dusa
primjecuje kada sluZzi Bogu” [9].
Istina je da se izvor osobne molitve
nalazi u liturgijskoj molitvi, ali je
takoder istina da je bez meditacije
jako teSko osobno se stopiti s
bogatstvom liturgijske molitve.

Obicno u tiSini s Bogom izrazi
liturgijske molitve poprimaju duboku
1 osobnu snagu. U ovome smislu,
Marijin primjer nas prosvjetljuje:



ona nas uci da je, da bismo proveli u
djelo liturgijski fiat — neka bude-, da
bi on postao sluZenje, potrebno
posveti vrijeme da osobno
pohranjujemo ,sve te dogadaje u
srcu” (Lk 2,19).

Juan Rego

[1] usp. ,,Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano
Amann a su familia (1935. -1936.)”,
u Studia et Documenta, sv. 2, 2008.,
str. 343.

[2] Glavni arhiv Prelature, 77-5-3.

[3] Apuntes intimos, br. 1590, 26. X.
1938. Citirano u Camino. Edicion
critico-historica, Rialp, Madrid, 2004.,
str. 677.

[4] sveti Josemaria, Put, br. 86.

[5] Franjo, Ap. pobudnica Evangelii
gaudium, br. 274.

[6] sveti Josemaria, Put, br. 85.



[7] usp. sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 88.

[8] Cuaderno IV, br. 416, 26. XI. 1931.
Citirano u Camino. Edicion critico-
historica, str. 298.

[9] Cuaderno V, br. 681, 3. IV. 1932.
Citirano u Camino. Edicion critico-
historica, str. 297.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-xii-duse-liturgijske-molitve/
(13.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xii-duse-liturgijske-molitve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xii-duse-liturgijske-molitve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xii-duse-liturgijske-molitve/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (XII): ​Duše liturgijske molitve

