
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (XI):
Pismo ste Kristovo

Odnos s Bogom u našoj molitvi
usko je povezan sa svime što
činimo u svakodnevnom životu.
Istaknuo je to Isus u svom
propovijedanju i uvijek je na to
podsjećao sveti Josemaría.

8.01.2021.

Pred kraj 57. godine, sveti Pavao piše
pismo kršćanima koji žive u Korintu.
Apostol je svjestan da ga neki u toj
zajednici ne poznaju, pojedini su se



dali zavesti naklapanjima koja ga
diskreditiraju, stoga u većem dijelu
teksta iznosi karakteristike koje treba
imati glasnik Evanđelja Isusova.
Također znamo da im je, iz tog istog
razloga, obećao da će ih posjetiti
uskoro, ali, do toga trenutka, nije to
mogao učiniti. U ovome kontekstu
nalazimo jednu od najljepših
rečenica iz njegovih pisama. Pavao si
postavlja retoričko pitanje da li bi
trebao poslati preporučeno pismo
kako bi ga zajednica bolje upoznala i
da ponovno zadobije njihovu
naklonost. I odgovara si, pun
pouzdanja u Božje djelovanje u
ljudima, da je pravo preporučeno
pismo srce svakog kršćanina iz
Korinta; tvrdeći da je sam Duh Sveti
onaj koji ga piše u njihovim dušama,
koristeći se onim što im je sveti
Pavao objavio: „Vi ste, očito, pismo
Kristovo” (2 Kor 3,3)

Kako postajemo to „pismo Kristovo”?
Na koji nas to način Bog mijenja



malo-pomalo? „A svi mi, koji
otkrivenim licem odrazujemo slavu
Gospodnju, po Duhu se Gospodnjem
preobražavamo u istu sliku ― iz
slave u slavu” (2 Kor 3,18). Ove riječi
svetoga Pavla otkrivaju metodu Duha
Svetoga u nama. Radi se o tome da
postanemo veličanstveno slični Kristu
rastući s vremenom: ova je dinamika
svojstvena duhovnom životu.

Htjeti isto što i Isus

Možemo jako dobro razumjeti da je
jedna od najvećih Isusovih briga bila
da molitva, kao privilegirano
sredstvo u izgradnji našeg odnosa s
Bogom, ne ostane kao odvojeni dio
među ostalim obavezama, preslab da
utječe na preobrazbu života. Zbog
toga je Krist, inzistirajući na važnosti
sjedinjenja molitve s preobrazbom
vlastitog života, u Propovijedi na gori
rekao: „Neće u kraljevstvo nebesko
ući svaki koji mi govori: ‚Gospodine,
Gospodine!’, nego onaj koji vrši volju



Oca mojega, koji je na nebesima.
Mnogi će me u onaj dan pitati: 
‚Gospodine, Gospodine! Nismo li mi u
tvoje ime prorokovali, u tvoje ime
đavle izgonili, u tvoje ime mnoga
čudesa činili?’ Tada ću im kazati: 
‚Nikad vas nisam poznavao!’ (...)” (Mt
7, 21-23). Snažne su to riječi. Nije
dovoljno slijediti ga, čak ni činiti
velike stvari u ime Isusovo. Riječ je o
nečemu puno dubljem: znati
prihvatiti Božju volju.

Nije nam teško razumjeti te riječi
našeg Gospodina. Ako je molitva put
i izraz prijateljskog odnosa, onda
treba imati odlike svojstvene takvoj
vrsti ljubavi. Među prijateljima se
postiže da, kako podsjećaju klasicisti,
al idem velle, idem nolle, isto želimo i
isto odbacujemo. Molitva mijenja naš
život zato što dovodi do toga da se
usklađujemo sa željama srca
Kristova, da treperimo njegovim
žarom za dušama, da s gorljivošću
nastojimo ugoditi našem nebeskom



Ocu. Kada ne bi bilo tako, kada nas
molitva ne bi dovela do veličanstvene
sličnosti o kojoj je govorio sveti
Pavao, naša molitva, i da to ne
primijetimo, mogla bi se pretvoriti u
nešto slično terapiji samopomoći, s
ciljem da očuvamo mir u svojoj duši
ili da si osiguramo samotno mjesto. U
tom slučaju, makar se radilo o
ciljevima koji mogu biti pozitivni,
molitva ne bi ispunila svoju
prvobitnu funkciju: kanalizirati
autentičan prijateljski odnos s
Kristom, koji je pozvan preobraziti
život.

Ovaj važan Isusov nauk može nam
poslužiti kao indicija u preispitivanju
stanja naše molitve. Kriterij više neće
biti osjećaj ili duhovni ugođaj koji
pronalazim u trenucima svoje
molitve; pa ni broj ciljeva koje sam si
spreman postaviti; čak ni stupanj
koncentracije koji sam uspio postići.
Molitva će se, naprotiv, moći
preispitati u svjetlu preobrazbe koju



donosi u naš život, u svjetlu
postepenog svladavanja
nedosljednosti koje se očituju u
onome što vjerujemo i onome što, na
kraju krajeva, uspijevamo živjeti. 

Poistovjećenje koje dolazi s
vremenom

Sam sveti Pavao, koji je primio tu
milost da se susretne s uskrslim
Isusom na putu za Damask, ističe u
drugim tekstovima da su prvi kršćani
bili itekako svjesni da je cilj molitve
poistovjećenje s Kristom. Tako je
ohrabrivao kršćane iz Filipa da imaju
„iste osjećaje koje je imao i Krist
Isus” (Fil 2,5) i jednostavno je
objašnjavao onima iz Korinta da „mi
imamo misao Kristovu” (1 Co 2,16).
Međutim, imati osjećaje i um samog
Sina Božjega nije nešto što može
postati plod našeg osobnog truda ili
primjene određenih tehnika učenja.
Radi se o nečemu što je posljedica
osobne borbe da činimo dobro na



način na koji bi to činio Isus, ali kroz
iskustvo zajedništva, koje je
karakteristično za prijateljsku ljubav;
tako se, djelovanjem milosti,
otvaramo prihvaćanju onoga što je
svojstvenu Kristu.

Dok je riječ o tipičnom efektu
prijateljskog odnosa, poistovjećivanje
s Kristom, kao plod molitve, dolazi
postupno, zahtijeva određeno
vrijeme. Zbog toga je sveti Josemaría
podsjećao da Bog vodi duše kao po
strmom putu, djelujući malo-pomalo
u njihovoj nutrini i dajući im želje i
snagu da svakog puta mogu bolje
odgovoriti na njegovu ljubav: „U
ovom ljubavnom turniru ne trebaju
nas rastuživati padovi, pa čak ni teški
padovi, ako skrušeno i s ispravnom
nakanom pristupamo Bogu u
sakramentu Ispovijedi. Kršćanin nije
manični sakupljač niza
besprijekornih služenja. Isus Krist,
Naš Gospodin, dirnut je Ivanovom
nevinošću i vjernošću, ali ga je i,



nakon Petrovog pada, ganulo njegovo
pokajanje. Jasna je Isusu našla
slabost i privlači nas k sebi, kao po
strmini, želeći da znamo ustrajati u
postepenom usponu, iz dana u
dan” [1]. Činjenica da naše niskosti ―
pa čak ni one koje nas najviše
ponižavaju ― nisu prepreka u
ljubavi prema Bogu i na našem putu
potpunog poistovjećenja s njim,
ispunja nas nadom. I ispunja nas
čuđenjem: Kako je moguće da bude
stvaran taj krik ― još jednom od
svetoga Pavla ― koji nas uvjerava da
nas „ništa neće moći rastaviti od
ljubavi Božje u Kristu Isusu
Gospodinu našem.” (Rim 8,39)?

Odgovor, koji samo molitvom
možemo potpuno shvatiti, leži u
primatu božanske inicijative: Bog je
onaj koji nas traži i privlači. Apostol
Ivan, kada je već bio u posljednjim
godinama života, s ganućem se toga
prisjećao: „U ovom je ljubav: ne da
smo mi ljubili Boga, nego ― on je



ljubio nas i poslao Sina svoga kao
pomirnicu za grijehe naše” (1 Iv
4,10). Dakle, moliti znači biti svjesni
da smo u dobrim rukama i da naša je
naša ― uvijek nesavršena ― ljubav
samo odgovor na Božju ljubav koja
nam je prethodila, koja nas prati i
slijedi. Kontemplacija te ljubavi je
najbolji poticaj u prevaljivanju tog
strmog puta dubokog
poistovjećivanja s Isusom Kristom. 

Stalni rast u ljubavi

Obično, u kršćanskom životu, tijek
vremena ide ruku pod ruku s
osobnim rastom. Zbog toga, odgovor
na Božju ljubav za kojom toliko
čeznemo u molitvi obično se očituje u
želji da se popravimo, u odlučnom
nastojanju da udaljimo od sebe sve
ono što nas udaljava od Krista. Iz
toga razloga, i vjerojatno relativno
često, podučavalo nas se da činimo 
ispit savjesti, tražeći prosvjetljenje
kako bismo spoznali što je to u



našem ponašanju što odudara od
ponašanja djeteta Božjeg; naučili smo
donositi konkretne odluke da bismo
― računajući uvijek na pomoć
milosti ― nastojali ugoditi
Gospodinu, nadilazeći one aspekte
našega života koji nas udaljavaju od
njega, pa makar i minimalno.

Znamo jako dobro da taj ispit i te 
odluke nisu način da nastojimo
postići određene stvari svojim
snagama, već je riječ o istinski
ljudskom načinu izražavanja ljubavi:
onaj koji nastoji u svemu ugoditi
voljenoj osobi trudi se ostvariti
najbolju verziju sebe sama. Znajući
da nas Bog voli ovakve kakvi jesmo,
želimo i mi njega voljeti onako kako
zaslužuje. Zbog toga se nastojimo, s
dozom zdravog uzbuđenja, svakog
dana malo boriti. Ne želimo ― tako
jednostavno ― pasti u napast da
opravdavamo naše slabosti,
zaboravljajući da je svojom smrću i



uskrsnućem Krist zadobio dovoljno
milosti da pobijedi naše grijehe. [2]

Kada je sveti Josemaría bio mladi
svećenik, brojni biskupi su tražili da
propovijeda tijekom duhovnih
obnova ili duhovnih vježbi. Kasnije
su ga optuživali za održavanje
„vježbi o životu, a ne o smrti” [3]. Bili
su navikli da se, tijekom tih dana,
razmišlja posebice o vječnoj sudbini
svakog ponaosob i iznenadili su se da
je sveti Josemaría također naširoko
govorio o tome kako koherento
živjeti vlastiti poziv. Ovo ističe jednu
značajnu karakteristiku poslanja
Opusa Dei: podučavati kako 
materijalizirati duhovni život,
izbjegavajući da molitva postane
neovisna i izdvojena dimenzija u
životu osoba; ili, kako sveti Josemaría
kaže, „udaljiti ih na taj način od
kušenje, tako česte nekad i danas, da
vode dvostruki život: unutarnji život,
život odnosa s Bogom, s jedne strane;
i drugi, različiti i odvojen, obiteljski,



profesionalni i društveni život, pun
malih zemaljskih stvarnosti” [4].

Iako u trenucima molitve nećemo
uvijek osjećajno doživljavati ljubav
Božju ― ponekad sigurno hoćemo ―
zapravo je ona uvijek tu prisutna i
djelotvorna. Ako toj ljubavi
pridodamo borbu kroz koju nas
Gospodin usmjerava, naš život ―
naše misli, naše želje, naše namjere,
naša djela ― preobrazit će se
postepeno. Postat ćemo za druge 
Krist koji prolazi, ipse Christus.

Ljubiti ga u bližnjemu

Jednom prilikom, pisar je upitao
Isusa: „Učitelju, koja je zapovijed
najveća u Zakonu?”. Sjećamo se jako
dobro njegovog odgovora: „Ljubi
Gospodina Boga svojega svim srcem
svojim, i svom dušom svojom, i svim
umom svojim. To je najveća i prva
zapovijed. Druga, ovoj slična: Ljubi
svoga bližnjega kao sebe samoga. O
tim dvjema zapovijedima visi sav



Zakon i Proroci” (Mt 22, 36-38). Na
ovaj način, s malo riječi, Isus je
razjasnio za sva vremena jedinstvo
ljubavi prema Bogu i prema
bližnjemu. I riječ je o naučavanju u
kojem je Gospodin ustrajao do
posljednjih trenutaka prije konačnog
uzlaska na nebo. Čak i onda kada se,
nakon što je uskrsnuo, nalazi s
Petrom na obali Galilejskog mora,
Isus uvijek jednako odgovara na
ljubavna obećanja onoga koji će biti
prvi papa: „Pasi ovce moje” (usp. Iv
21, 15-17).

Glavni razlog ujedinjenja dviju
zapovijedi i, stoga, potrebe da
naučimo voljeti Krista u drugima,
snažno je predočio sam Isus u opisu
konačnoga suda. Tamo ističe da se
razlog nalazi u dubokom jedinstvu
koje je on uspostavio sa svakim
čovjekom: „Jer ogladnjeh i dadoste
mi jesti; ožednjeh i napojiste me” (Mt
25,35). Zapravo, kako što naučava II.
vatikanski koncil, „na određeni



način, Sin Božji se svojim
utjelovljenjem sjedinio sa svakim
čovjekom” [5]. Nemoguće ga je ljubiti
ako ne ljubimo bližnjega, i ako ga
također ne naučimo ljubiti u
bližnjemu.

Molitva, kada je autentična, potiče
nas da se brinemo za druge; za one
koji su nam najbliži i za one koji
najviše pate. Potiče nas da naučimo
živjeti sa svima i, također, da
osiguramo mjesto u svom srcu za one
koji razmišljaju drugačije od nas,
čineći im uvijek dobro, čestim
gestama služenja. U njoj pronalazimo
snagu za opraštanje i žar da možemo
uvijek bolje i konkretnije ljubiti
svakoga, napuštajući svoje egoizme i
komoditete, ne bojeći se da ćemo si
sveto zakomplicirati život. Kao što
nas podsjeća papa Franjo, „najbolji
način da provjerimo da li je naš put
molitve autentičan bit će da
pogledamo u kojoj mjeri se naš život
mijenja u svjetlu milosti” [6]. Steći



suosjećajno i milosrdno srce, kao što
je Isusovo ― savršena slika srca
Očevog ― konačan je plod našeg
molitvenog života, siguran znak
našeg poistovjećenja s Kristom.

Nicolás Álvarez de las Asturias /
Photo: Ava Sol - Unsplash

[1] sveti Josemaría, Es Cristo que
pasa, br. 75.

[2] usp. sveti Ivan Pavao II., Enc. 
Veritatis splendor, br. 102-103.

[3] usp. Andrés Vázquez de Prada, 
Utemeljitelj Opusa Dei, sv. 2, str.
675-680.

[4] sveti Josemaría, Conversaciones,
br. 114.

[5] II. vatikanski koncil, Pastoralna
konstitucija Gaudium et spes, br. 22.

[6] Franjo, Ap. pobudnica Gaudete et
exsultate, br. 105.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-xi-pismo-ste-kristovo/ (10.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xi-pismo-ste-kristovo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xi-pismo-ste-kristovo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xi-pismo-ste-kristovo/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (XI): Pismo ste Kristovo

