opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (XI):
Pismo ste Kristovo

Odnos s Bogom u nasoj molitvi
usko je povezan sa svime Sto
¢inimo u svakodnevnom zivotu.
Istaknuo je to Isus u svom
propovijedanju i uvijek je na to
podsjecao sveti Josemaria.

8.01.2021.

Pred kraj 57. godine, sveti Pavao piSe
pismo krSc¢anima koji Zive u Korintu.
Apostol je svjestan da ga neki u toj
zajednici ne poznaju, pojedini su se



dali zavesti naklapanjima koja ga
diskreditiraju, stoga u vecem dijelu
teksta iznosi karakteristike koje treba
imati glasnik Evandelja Isusova.
Takoder znamo da im je, iz tog istog
razloga, obecao da Ce ih posjetiti
uskoro, ali, do toga trenutka, nije to
mogao uciniti. U ovome kontekstu
nalazimo jednu od najljepsih
reCenica iz njegovih pisama. Pavao si
postavlja retoricko pitanje da 1i bi
trebao poslati preporuceno pismo
kako bi ga zajednica bolje upoznala i
da ponovno zadobije njihovu
naklonost. I odgovara si, pun
pouzdanja u BoZje djelovanje u
ljudima, da je pravo preporuceno
pismo srce svakog kr$c¢anina iz
Korinta; tvrdeci da je sam Duh Sveti
onaj koji ga piSe u njihovim duSama,
koristeci se onim $to im je sveti
Pavao objavio: ,,Vi ste, ocito, pismo
Kristovo” (2 Kor 3,3)

Kako postajemo to ,,pismo Kristovo”?
Na koji nas to nac¢in Bog mijenja



malo-pomalo? ,,A svi mi, koji
otkrivenim licem odrazujemo slavu
Gospodnju, po Duhu se Gospodnjem
preobrazavamo u istu sliku — iz
slave u slavu” (2 Kor 3,18). Ove rijeci
svetoga Pavla otkrivaju metodu Duha
Svetoga u nama. Radi se o tome da
postanemo veli¢anstveno slicni Kristu
rastuci s vrcemenom: ova je dinamika
svojstvena duhovnom Zivotu.

Htjeti isto Sto i Isus

MoZemo jako dobro razumjeti da je
jedna od najvecih Isusovih briga bila
da molitva, kao privilegirano
sredstvo u izgradnji naseg odnosa s
Bogom, ne ostane kao odvojeni dio
medu ostalim obavezama, preslab da
utjeCe na preobrazbu Zivota. Zbog
toga je Krist, inzistiraju¢i na vaznosti
sjedinjenja molitve s preobrazbom
vlastitog zivota, u Propovijedi na gori
rekao: ,,Nece u kraljevstvo nebesko
uci svaki koji mi govori: ,Gospodine,
Gospodine!’, nego onaj koji vrsi volju



Oca mojega, koji je na nebesima.
Mnogi ¢e me u onaj dan pitati:
,Gospodine, Gospodine! Nismo li mi u
tvoje ime prorokovali, u tvoje ime
davle izgonili, u tvoje ime mnoga
Cudesa Cinili?’ Tada ¢u im kazati:
,Nikad vas nisam poznavao!’ (...)” (Mt
7, 21-23). Snazne su to rijeci. Nije
dovoljno slijediti ga, ¢ak ni Ciniti
velike stvari u ime Isusovo. Rijec je o
necemu puno dubljem: znati
prihvatiti BoZju volju.

Nije nam teSko razumjeti te rijeci
naSeg Gospodina. Ako je molitva put
iizraz prijateljskog odnosa, onda
treba imati odlike svojstvene takvoj
vrsti ljubavi. Medu prijateljima se
postiZe da, kako podsjecaju klasicisti,
al idem velle, idem nolle, isto Zelimo 1
isto odbacujemo. Molitva mijenja nas
Zivot zato Sto dovodi do toga da se
uskladujemo sa Zeljama srca
Kristova, da treperimo njegovim
Zarom za duSama, da s gorljivoscu
nastojimo ugoditi naSem nebeskom



Ocu. Kada ne bi bilo tako, kada nas
molitva ne bi dovela do veli¢anstvene
slicnosti o kojoj je govorio sveti
Pavao, nasa molitva, i da to ne
primijetimo, mogla bi se pretvoriti u
nesto sli¢no terapiji samopomoci, s
ciljem da o¢uvamo mir u svojoj dusi
ili da si osiguramo samotno mjesto. U
tom slucaju, makar se radilo o
ciljevima koji mogu biti pozitivni,
molitva ne bi ispunila svoju
prvobitnu funkciju: kanalizirati
autentican prijateljski odnos s
Kristom, koji je pozvan preobraziti
Zivot.

Ovaj vazan Isusov nauk moZe nam
posluziti kao indicija u preispitivanju
stanja naSe molitve. Kriterij viSe nece
biti osjecaj ili duhovni ugodaj koji
pronalazim u trenucima svoje
molitve; pa ni broj ciljeva koje sam si
spreman postaviti; cak ni stupanj
koncentracije koji sam uspio postici.
Molitva Ce se, naprotiv, moci
preispitati u svjetlu preobrazbe koju



donosi u nas Zivot, u svjetlu
postepenog svladavanja
nedosljednosti koje se ocituju u
onome S$to vjerujemo i onome Sto, na
kraju krajeva, uspijevamo zivjeti.

Poistovjecenje koje dolazi s
vremenom

Sam sveti Pavao, koji je primio tu
milost da se susretne s uskrslim
Isusom na putu za Damask, istice u
drugim tekstovima da su prvi kr$c¢ani
bili itekako svjesni da je cilj molitve
poistovjecenje s Kristom. Tako je
ohrabrivao krScane iz Filipa da imaju
»iste osjecaje koje je imao i Krist
Isus” (Fil 2,5) i jednostavno je
objasnjavao onima iz Korinta da ,,mi
imamo misao Kristovu” (1 Co 2,16).
Medutim, imati osjecaje i um samog
Sina BoZjega nije neSto Sto moze
postati plod nasSeg osobnog truda ili
primjene odredenih tehnika ucenja.
Radi se o neCemu S$to je posljedica
osobne borbe da ¢inimo dobro na



nacin na koji bi to ¢inio Isus, ali kroz
iskustvo zajedniStva, koje je
karakteristi¢no za prijateljsku ljubav;
tako se, djelovanjem milosti,
otvaramo prihvacanju onoga Sto je
svojstvenu Kristu.

Dok je rijec o tipicnom efektu
prijateljskog odnosa, poistovjecivanje
s Kristom, kao plod molitve, dolazi
postupno, zahtijeva odredeno
vrijeme. Zbog toga je sveti Josemaria
podsjecao da Bog vodi duse kao po
strmom putu, djelujuc¢i malo-pomalo
u njihovoj nutrini i dajuéi im Zelje i
snagu da svakog puta mogu bolje
odgovoriti na njegovu ljubav: ,,U
ovom ljubavnom turniru ne trebaju
nas rastuzivati padovi, pa ¢ak ni teski
padovi, ako skruseno i s ispravnom
nakanom pristupamo Bogu u
sakramentu Ispovijedi. Kr§¢anin nije
manicni sakupljac niza
besprijekornih sluZenja. Isus Krist,
Na$ Gospodin, dirnut je Ivanovom
nevinoscu i vjernoscu, ali ga je i,



nakon Petrovog pada, ganulo njegovo
pokajanje. Jasna je Isusu nasla
slabost i privlaci nas k sebi, kao po
strmini, Zele¢i da znamo ustrajati u
postepenom usponu, iz dana u

dan” [1]. Cinjenica da nase niskosti —
pa Cak ni one koje nas najvise
poniZavaju — nisu prepreka u
ljubavi prema Bogu i na naSem putu
potpunog poistovjecenja s njim,
ispunja nas nadom. I ispunja nas
Cudenjem: Kako je moguce da bude
stvaran taj krik — jos jednom od
svetoga Pavla — koji nas uvjerava da
nas ,,nista nec¢e moci rastaviti od
ljubavi BoZje u Kristu Isusu
Gospodinu nasem.” (Rim 8,39)?

Odgovor, koji samo molitvom
moZemo potpuno shvatiti, lezi u
primatu boZanske inicijative: Bog je
onaj koji nas trazi i privlaci. Apostol
Ivan, kada je vec bio u posljednjim
godinama Zivota, s ganucem se toga
prisjecao: ,,U ovom je ljubav: ne da
smo mi ljubili Boga, nego — on je



ljubio nas i poslao Sina svoga kao
pomirnicu za grijehe nase” (1 Iv
4,10). Dakle, moliti znaci biti svjesni
da smo u dobrim rukama i da nasa je
nasa — uvijek nesavrSena — ljubav
samo odgovor na BoZju ljubav koja
nam je prethodila, koja nas prati i
slijedi. Kontemplacija te ljubavi je
najbolji poticaj u prevaljivanju tog
strmog puta dubokog
poistovjecivanja s Isusom Kristom.

Stalni rast u ljubavi

Obicno, u krscanskom Zivotu, tijek
vremena ide ruku pod ruku s
osobnim rastom. Zbog toga, odgovor
na BoZju ljubav za kojom toliko
Ceznemo u molitvi obi¢no se ocituje u
Zelji da se popravimo, u odlu¢nom
nastojanju da udaljimo od sebe sve
ono Sto nas udaljava od Krista. 1z
toga razloga, i vjerojatno relativno
Cesto, poducavalo nas se da ¢inimo
ispit savjesti, trazeci prosvjetljenje
kako bismo spoznali Sto je to u



nasem ponasanju Sto odudara od
ponasanja djeteta BoZjeg; naucili smo
donositi konkretne odluke da bismo
— racunajuci uvijek na pomoc
milosti — nastojali ugoditi
Gospodinu, nadilazeci one aspekte
nasega zivota koji nas udaljavaju od
njega, pa makar i minimalno.

Znamo jako dobro da taj ispit i te
odluke nisu nacin da nastojimo
postici odredene stvari svojim
snagama, vec je rijeC o istinski
Jjudskom nacinu izraZzavanja ljubavi:
onaj koji nastoji u svemu ugoditi
voljenoj osobi trudi se ostvariti
najbolju verziju sebe sama. Znajuci
da nas Bog voli ovakve kakvi jesmo,
Zelimo i mi njega voljeti onako kako
zasluZuje. Zbog toga se nastojimo, s
dozom zdravog uzbudenja, svakog
dana malo boriti. Ne Zelimo — tako
jednostavno — pasti u napast da
opravdavamo naSe slabosti,
zaboravljajuci da je svojom smrcu i



uskrsnucem Krist zadobio dovoljno
milosti da pobijedi naSe grijehe. [2]

Kada je sveti Josemaria bio mladi
svecenik, brojni biskupi su trazili da
propovijeda tijekom duhovnih
obnova ili duhovnih vjezbi. Kasnije
su ga optuzivali za odrzavanje
»Vjezbi o Zivotu, a ne o smrti” [3]. Bili
su navikli da se, tijekom tih dana,
razmiSlja posebice o vjeCnoj sudbini
svakog ponaosob i iznenadili su se da
je sveti Josemaria takoder nasiroko
govorio o tome kako koherento
Zivjeti vlastiti poziv. Ovo istiCe jednu
znacajnu karakteristiku poslanja
Opusa Dei: poducavati kako
materijalizirati duhovni Zivot,
izbjegavajuci da molitva postane
neovisna i izdvojena dimenzija u
Zivotu osoba; ili, kako sveti Josemaria
kaze, ,,udaljiti ih na taj nac¢in od
kuSenje, tako Ceste nekad i danas, da
vode dvostruki Zivot: unutarnji Zivot,
Zivot odnosa s Bogom, s jedne strane;
i drugi, razliciti i odvojen, obiteljski,



profesionalni i druStveni zivot, pun
malih zemaljskih stvarnosti” [4].

Iako u trenucima molitve ne¢emo
uvijek osjecajno doZivljavati ljubav
BoZju — ponekad sigurno hocemo —
zapravo je ona uvijek tu prisutna i
djelotvorna. Ako toj ljubavi
pridodamo borbu kroz koju nas
Gospodin usmjerava, nas zZivot —
naSe misli, naSe Zelje, naSe namjere,
nasa djela — preobrazit Ce se
postepeno. Postat cemo za druge
Krist koji prolazi, ipse Christus.

Ljubiti ga u bliZnjemu

Jednom prilikom, pisar je upitao
Isusa: ,,Ucitelju, koja je zapovijed
najveca u Zakonu?”. Sjecamo se jako
dobro njegovog odgovora: , Ljubi
Gospodina Boga svojega svim srcem
svojim, i svom dusSom svojom, i svim
umom svojim. To je najveca i prva
zapovijed. Druga, ovoj sli¢na: Ljubi
svoga bliZznjega kao sebe samoga. O
tim dvjema zapovijedima visi sav



Zakon i Proroci” (Mt 22, 36-38). Na
ovaj nacin, s malo rijeci, Isus je
razjasnio za sva vremena jedinstvo
ljubavi prema Bogu i prema
bliznjemu. I rijeC je 0o naucavanju u
kojem je Gospodin ustrajao do
posljednjih trenutaka prije kona¢nog
uzlaska na nebo. Cak i onda kada se,
nakon Sto je uskrsnuo, nalazi s
Petrom na obali Galilejskog mora,
Isus uvijek jednako odgovara na
ljubavna obecanja onoga koji ¢e biti
prvi papa: ,,Pasi ovce moje” (usp. Iv
21, 15-17).

Glavni razlog ujedinjenja dviju
zapovijedi i, stoga, potrebe da
naucimo voljeti Krista u drugima,
snazno je predocio sam Isus u opisu
konacCnoga suda. Tamo istiCe da se
razlog nalazi u dubokom jedinstvu
koje je on uspostavio sa svakim
covjekom: ,Jer ogladnjeh i dadoste
mi jesti; oZednjeh i napojiste me” (Mt
25,35). Zapravo, kako Sto naucava II.
vatikanski koncil, ,,na odredeni



nacin, Sin Bozji se svojim
utjelovljenjem sjedinio sa svakim
covjekom” [5]. Nemoguce ga je ljubiti
ako ne ljubimo bliZznjega, i ako ga
takoder ne nauc¢imo ljubiti u
bliZnjemu.

Molitva, kada je autentiCna, poticCe
nas da se brinemo za druge; za one
koji su nam najblizi i za one koji
najvise pate. PotiCe nas da naucimo
Zivjeti sa svima i, takoder, da
osiguramo mjesto u svom srcu za one
koji razmiSljaju drugacije od nas,
Cineci im uvijek dobro, Cestim
gestama sluzenja. U njoj pronalazimo
snagu za opraStanje i Zar da mozZemo
uvijek bolje i konkretnije ljubiti
svakoga, napustajuci svoje egoizme i
komoditete, ne bojeci se da cemo si
sveto zakomplicirati Zivot. Kao Sto
nas podsjeca papa Franjo, ,,najbolji
nacin da provjerimo da li je nas$ put
molitve autentican bit Ce da
pogledamo u kojoj mjeri se nas Zivot
mijenja u svjetlu milosti” [6]. Steci



suosjecajno 1 milosrdno srce, kao Sto
je Isusovo — savrSena slika srca
Ocevog — konacan je plod naseg
molitvenog Zivota, siguran znak
naseg poistovjecenja s Kristom.

Nicolas Alvarez de las Asturias /
Photo: Ava Sol - Unsplash

[1] sveti Josemaria, Es Cristo que
pasa, br. 75.

[2] usp. sveti Ivan Pavao II., Enc.
Veritatis splendor, br. 102-103.

[3] usp. Andrés Vazquez de Prada,
Utemeljitelj Opusa Dei, sv. 2, str.
675-680.

[4] sveti Josemaria, Conversaciones,
br. 114.

[5] II. vatikanski koncil, Pastoralna
konstitucija Gaudium et spes, br. 22.

[6] Franjo, Ap. pobudnica Gaudete et
exsultate, br. 105.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-xi-pismo-ste-Kkristovo/ (10.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xi-pismo-ste-kristovo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xi-pismo-ste-kristovo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-xi-pismo-ste-kristovo/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (XI): Pismo ste Kristovo

