
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (X):
Koliko je Isus blizu

Sveti je Josemaría govorio o
quid divinum, „božanskom
elementu" koji možemo otkriti
oko sebe i u svemu što radimo.
Tada se otvara nova dimenzija
u kojoj svaki kutak našega
života dijelimo s Bogom.

20.11.2020.

„Svakim danom sve jasnije vidim
koliko mi je Isus blizu u svakom
trenutku. Mogla bih vam pričati o



malim, konstantnim događajima koji
me više niti ne iznenađuju -
zahvaljujem mu na njima i trudim se
primjetiti ih.“[1] Pismo blažene
Guadalupe iz kojeg je preuzet ovaj
citat mora da je bilo razlog velike
radosti svetom Josemariji. Iako je
Guadalupe bila u Opusu Dei tek šest
godina, to pismo u svojoj
jednostavnosti svjedoči o tome kako
joj je pobožni život pomagao da
stekne neprekidnu Božju prisutnost,
kako bi njezin uobičajeni život bio
"neprestana molitva".[2]

Ovaj nauk možemo pronaći jasno
izražen u Evanđeljima. Isus je rekao
svojim učenicima da se uvijek
trebaju moliti i ne klonuti duhom (Lk
18,1). Često ga vidimo kako se obraća
Ocu tijekom dana, kao na Lazarovom
grobu (usp. Iv 11,41-42) ili kad su se
apostoli vratili sa svoga prvog
poslanja ispunjeni radošću (usp. Mt
11,25-26). Nakon što je uskrsnuo od
mrtvih, naš se Gospodin približava



svojim učenicima usred raznih
okolnosti: kad hodaju ispunjeni
tugom do Emausa; kad se iz straha
skupljaju u Gornjoj sobi; kad se vrate
svojim poslovima na Galilejskom
jezeru... I nekoliko trenutaka prije
povratka svome Ocu, Isus ih
uvjerava: „I evo, ja sam s vama u sve
dane - do svršetka svijeta.“ (Mt 28,20)

Prvi Kršćani bili su dobro svjesni
koliko im je naš Gospodin blizak.
Naučili su činiti sve na slavu Božju,
kako je sveti Pavao napisao
Rimljanima: „Doista, ako živimo,
Gospodinu živimo, i ako umiremo,
Gospodinu umiremo. Živimo li dakle
ili umiremo - Gospodinovi
smo.“ (Rim 14,8-10; usp. 1 Kor 10,31).
U svijetu tako brzom kao što je naš, s
toliko stvari koje treba obaviti i toliko
rokova, toliko buke i užurbanosti,
kako bismo i mi njega mogli
„upoznati i voljeti i održati svoj
razgovor na nebu“?[3]



Iz ispravnih razloga

Neki su razgovori nijemi. Na primjer,
dva prijatelja koji šetaju zajedno ili
zaljubljeni koji se gledaju u oči. Riječi
nisu potrebne da bi se podijelilo ono
što im je u srcima. Ali niti jedan
razgovor ne može se odvijati bez
obraćanja pažnje na osobu ispred
nas.

Dijalog s Bogom na koji smo pozvani
također zahtijeva obraćanje pažnje
na Njega. To je pažnja koja nije
isključiva, jer Boga možemo otkriti u
mnogim okolnostima i aktivnostima
koje, na prvu, nemaju puno veze s
Njim. Nešto se slično dogodilo onim
klesarima u prošlosti koji su iza
kamena koga su rezali vidjeli
raznolike stvari kao što su služnost
ručnog rada, hranu koja je bila
potrebna njihovoj obitelji ili sjaj
katedrale koju su pomagali sagraditi.

Sveti Josemaría naglasio je potrebu
„vježbati teološke i kardinalne vrline



u svijetu i na taj način postati
kontemplativnim dušama“.[4] Nije
stvar samo u tome da djelujemo na
ispravan način, već da djelujemo za
ispravan razlog, koji je u ovom
slučaju tražiti, voljeti i služiti Bogu.
To je ono što omogućuje da Duh Sveti
bude prisutan u našoj duši i oživljuje
ju teološkim vrlinama. Dakle, u
mnogo različitih odluka koje
donosimo svaki dan, možemo biti
pažljivi prema Bogu i održavati svoj
razgovor s Njim na životu.

Kad idete ujutro na posao ili se
uputite u školu; kad vodite djecu na
pregled kod liječnika ili služite
klijenta, možete se zapitati: Zašto ovo
radim? Zašto pokušavam to učiniti
dobro? Odgovori se mogu razlikovati
i biti manje ili više duboki, ali tada
možemo dodati: Hvala ti, Gospodine,
što računaš sa mnom. Želio bih ti
služiti ovom aktivnošću i pomoći da
tvoje svjetlo i radost budu prisutni na
ovom svijetu. Tada će se naš rad



uistinu roditi iz ljubavi; on će
očitovati ljubav i biti će mu naređeno
da voli.[5]

Gledati Božjim očima

„Toliko je problema koje bismo sada
mogli nabrojati, a koji se moraju
riješiti, ali niti jedan se ne može
riješiti ako Bog ne bude stavljen u
središte, ako Bog ne postane ponovno
vidljiv svijetu, ako ne postane
odlučujući faktor u našim životima i
ne uđe u svijet na odlučujući način
kroz nas.“[6] Biti kontemplativni
usred svijeta znači da Bog zauzima
središte našeg postojanja, o čemu sve
ostalo ovisi. Drugim riječima, On
treba biti blago na koje je uvijek
postavljeno naše srce, jer nas sve
ostalo zanima samo ako nas
sjedinjuje s Njim (usp. Mt 6,21).

Tako će naš posao postati molitva, jer
ćemo naučiti u njemu vidjeti zadaću
koju nam je Bog povjerio kako bismo
se brinuli i uljepšavali sve što je



stvorio i služili drugim muškarcima i
ženama. Naš će obiteljski život
postati molitva, jer ćemo u
supružniku i djeci (ili u roditeljima)
vidjeti dar koji nam je Bog dao kako
bismo im se predali, podsjećajući ih
uvijek na vlastitu beskrajnu
vrijednost i pomažući im da rastu.
Uostalom, to je točno ono što bi Isus
učinio u Nazaretu. Kako bi gledao na
svoj svakodnevni rad u Josipovoj
radionici? Koje bi skriveno značenje
pronašao u svojim svakodnevnim
zadacima? I u mnogim malim
poslovima u svome kućnom životu? I
u svemu što je radio zajedno sa
svojim susjedima?

Gledati događaje očima vjere, otkriti
Božju ljubav u našem životu, ne
znači da nedaće više ne utječu na
nas: umor, neuspjesi, glavobolja,
otrcan tretman koji ponekad
možemo dobiti od drugih... Ne, to sve
neće nestati. Ali ako živimo
usredotočeni na Boga, znat ćemo



kako ujediniti sve ove stvarnosti s
Kristovim križem, gdje svoje pravo
značenje nalaze u službi Otkupljenja.
Poniženje može biti molitva ako nam
pomaže ujediniti se s Isusom i na taj
način postaje prilika za pročišćenje.
Isto vrijedi i za bolest ili
profesionalni neuspjeh. U svemu
možemo pronaći Boga, koji je
Gospodar povijesti. Možemo biti
sigurni da Bog u svemu uvijek otvara
mogućnosti za budućnost, jer u
svemu Bog djeluje na dobro s onima
koji ga vole (Rim 8,28). Čak i mali
zastoj poput gužve na putu kući
može postati molitva, ako ga
koristimo da svoje vrijeme damo u
Božje ruke... i molimo Ga za one koji
sudjeluju u našoj „lošoj sreći“.

Da bismo postigli kontemplaciju u
uobičajenom životu, ne trebamo
činiti ništa izvanredno. „Često smo u
iskušenju da mislimo da je svetost
samo za one koji se mogu povući iz
uobičajenih poslova da bi proveli



puno vremena u molitvi. To nije
slučaj. Svi smo pozvani biti sveti
živeći svoj život s ljubavlju i
svjedočeći u svemu što radimo, gdje
god se zatekli.”[7] Pogled ispunjen
vjerom, po milosrđu, pretvara naš
čitav život u neprestani razgovor s
Bogom. I omogućuje nam da živimo s
dubokim realizmom, jer nam otkriva
„četvrtu dimenziju“ quid divinum –
„božanski element“ - prisutan u
svakoj stvarnosti.

Radijator i priključak

„Kad je osoba potpuno zaokupljena
vlastitim svijetom, s materijalnim
stvarima, sa onim što može učiniti, sa
svime što je izvedivo i donosi joj
uspjeh... tada joj sposobnost
opažanja Boga slabi. Organ koji služi
da bi vidjela Boga slabi; postaje
nesposobna opažati i osjećati. Ona
više ne opaža Božansko, jer je
odgovarajući unutarnji organ
uvenuo, prestao se razvijati.“[8]



Točno je i obrnuto: sposobnost
gledanja na stvarnost očima vjere
može se ojačati. Prije svega, tražeći
svjetlost, poput apostola: Umnoži
nam vjeru! (Lk 17,5). I također
zaustavljajući se tijekom dana kako
bismo otvorili svoje srce Bogu. Iako
čitav naš dan može biti vrijeme
molitve, „naš molitveni život također
bi se trebao temeljiti na nekim
trenucima koji su posvećeni
isključivo našem razgovoru s
Bogom.“[9] Da bismo naučili pažnju
zadržali na Bogu, moramo posvetiti
neko vrijeme isključivo Njemu.

Sveti Josemaría jednom je objasnio tu
potrebu koristeći primjer radijatora
koji grije kuću: „Ako imamo
radijator, znači da će biti topline. Ali
soba će se zagrijati samo ako je
radijator uključen. Dakle, za grijanje
trebamo i radijator i priključak. Je li
tako? Vrijeme molitve, upravo tako,
je priključak. A također nam je
potreban radijator u svakom



trenutku, u svakoj sobi, na svakom
mjestu, u svakom poslu: Božja
prisutnost.“[10] Potrebni su nam i
radijatori i priključak. Da bi nam
Božja toplina ispunila cijeli dan,
trebamo uzeti vremena da zapalimo i
nahranimo vatru njegove ljubavi u
našem srcu.

Još jedna slika koja može biti korisna
je slika internetske veze. Ljudi često
pokušavaju osigurati da će se
mobiteli povezati kad odu na neko
vrijeme u drugu zemlju. I možda se
brinemo zbog Wi-Fi veze na našem
mobitelu, nadajući se da će proraditi
čim otkrije poznatu mrežu.
Jednostavna činjenica da je naš
telefon u stanju primiti signal ne
znači da će to automatski učiniti.
Signal nas dostiže kad smo dovoljno
blizu mreže, a poruke dolaze kad ih
netko pošalje. Mi svoj dio radimo
aktiviranjem telefona, a zatim
čekamo da stignu poruke.



Slično tome, posvećujući određeno
vrijeme molitvi, aktiviramo "Wi-Fi"
naše duše. Kažemo Bogu: Govori,
Gospodine, jer sluga tvoj sluša (1.
Sam 3,9). Ponekad će nam govoriti u
tim trenucima; drugi ćemo put
prepoznati njegov glas u tisuću i
jednoj sitnici u našem
svakodnevnom životu. U svakom
slučaju, to je vrijeme molitve dobra
prilika da u njegove ruke stavimo sve
što smo učinili ili planiramo učiniti,
iako možda baš u trenutku kada to
radimo nismo podigli pogled prema
Bogu. Nadalje, posvećivanje vremena
isključivo Bogu najbolji je dokaz da
ga uistinu imamo želju slušati.

Za razliku od onoga što se događa s
mobitelom, otvaranje našeg srca nije
nešto što možemo uzeti zdravo za
gotovo, nešto što, kada je jednom
učinjeno, zauvijek tako i ostaje.
Trebamo pripremiti svoje srce da
svaki dan sluša Boga, jer „susrećemo
ga u sadašnjosti, ne jučer ni sutra,



već danas: O, da danas glas mu
poslušate: Ne budite srca tvrda (Ps
95: 7-8).“[11] Ako nastavimo s tim
svakodnevnim zalaganjem, Bog će
nam dati prekrasnu lakoću da živimo
iz dana u dan u njegovoj nazočnosti.
Ponekad će nam biti teže, ali u
svakom ćemo slučaju iz tih trenutaka
crpsti obilje snage i nadamo se da
ćemo radosno nastaviti našu
svakodnevnu borbu, naš
svakodnevni napor da zapalimo
vatru, da otvorimo „vezu“.

U svemu što nam se događa

Poznate su riječi svetog Josemarije u
njegovoj „homiliji s kampusa“: „Vaš
svakodnevni susret s Kristom odvija
se tamo gdje su vaši bližnji, vaše
čežnje, vaš rad i vaše naklonosti.
Usred najmaterijalnijih stvari na
zemlji moramo se posvetiti, služeći
Bogu i čitavom čovječanstvu.“[12] I
dodao je: „Čeka nas svaki dan, u
laboratoriju, u operacijskoj dvorani,



u vojarni, u sveučilišnoj stolici, u
tvornici, u radionici, na poljima, u
kući i u svim neizmjernim panorama
posla.“[13] U mnogim različitim
aktivnostima koje ispunjavaju naš
svakodnevni život, Bog nas čeka. Želi
s nama održati čudesan razgovor
kako bismo mu mogli pomoći u
izvršavanju njegove misije u svijetu.
Ali kako to možemo razumjeti? I
kako to možemo živjeti?

Bog nas čeka svaki dan kako bi s
nama mirno razgovarao o onome što
se događa u našim životima, baš
poput oca ili majke koji slušaju
detaljan prikaz svog malog djeteta o
uzbudljivim događajima toga dana.
Mala djeca govore o onome što se
dogodilo u školi gotovo istog časa
kada se vrate kući. Čini se kao da žele
u potpunosti iskoristiti svoju divnu
sposobnost pamćenja i izražavanja
onoga što su upravo doživjeli, vrlo
detaljno prepričavajući i najmanje
događaje. A njihovi roditelji pažljivo



slušaju i pitaju kako se to dogodilo i
što je to drugo dijete reklo...

Slično tako, Boga zanima sve što nam
se događa, s tom razlikom što se, za
razliku od roditelja na ovoj zemlji,
nikada ne umara slušati nas. Nikad
se ne navikne na naš razgovor s
Njim. Umjesto toga, mi smo oni koji
se ponekad umore obraćati mu se,
tražiti njegovu prisutnost. Ali ako se
nastavimo truditi to činiti, „sve -
ljudi, događaji, zadaci - nudi nam
priliku i temu za neprekidni
razgovor s našim Gospodinom.“ [14]
S njim možemo podijeliti sve u svom
životu, apsolutno sve.

Bog nas očekuje u našem poslu kako
bismo nastavili obavljati djelo
otkupljenja u svijetu, pomažući
približiti svijet njemu. Ovdje se ne
radi o dodavanju "pobožnih
aktivnosti" u naš svakodnevni rad,
već pokušaju vođenja svakog dijela
našeg svijeta Bogu: obitelj, politiku,



kulturu, sport... Bog želi da ga
stavimo u svaku plemenitu
djelatnost. Da bismo to učinili, prvo
moramo otkriti njegovu prisutnost
tamo. Na kraju, radi se o tome da
svoj rad vidimo kao Božji dar, kao
specifičan način na koji izvršavamo
to što nas je ovlastio da se brinemo i
kultiviramo svijet, objavljujući dobru
vijest da nas Bog voli i nudi nam
svoju ljubav. Od trenutka tog otkrića,
nastojat ćemo sve svoje postupke
pretvoriti u služenje drugima, s
ljubavlju poput one koju nam Isus
pokazuje i daje nam svaki dan na
Svetoj Misi. Živeći na taj način,
ujedinjujući sva naša djela s
Kristovom žrtva na križu, pomažemo
u učinkovitom izvršavanju poslanja
koje nam je Gospodin priopćio prije
povratka svome Ocu (usp. Iv 20,21).

***

U intervjuu neposredno prije
proglašenja blaženom Guadalupe



Ortiz de Landázuri, prelata Opusa
Dei pitali su koja je bila njezina
„formula za svetost“. Sažeo ju je
riječima: „Svetost nije u tome da na
kraju svoga života postanemo
savršeni, poput anđela, već u
postizanju punine ljubavi. Kao što je
rekao sveti Josemaria, borba je
preobrazba posla, uobičajenog
života, u susret s Kristom i način
služenja drugima.“[15] Formula za
svetost je onda težiti da, u svemu što
radimo, djelujemo s istom namjerom,
s istim ciljem: živjeti s Kristom usred
svijeta, donoseći svijet s Njim Ocu. A
to je moguće jer nam je Isus vrlo
blizu.

Lucas Buch

[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Pismo svetom Josemariji, 1.travnja
1946.

[2] Sveti Josemaría, pismo, 24.ožujka
1930.



[3] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
300.

[4] Sveti Josemaría, Pismo, 8-prosinca
1949, no. 26

[5] usp. sveti Josemaría, Susret s
Kristom, no. 48.

[6] Benedikt XVI, Homilija,
7.studenog 2006.

[7] Franjo, Gaudete et Exsultate, 14.

[8] Benedikt XVI, Homilija,
7.studenog 2006. Ovdje koristi sliku
koju je koristio sveti Grgur Veliki.

[9] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
no. 119.

[10] Sveti Josemaría, Bilješke s
propovijedi, 28.rujna 1973.

[11] Katekizam Katoličke Crkve, no.
2659.



[12] Sveti Josemaría, “Strastveno
ljubiti svijet,” u Razgovorima, no.
113.

[13] Ibid., no. 114.

[14] Sveti Josemaría, Pismo,
11.ožujka 1940, no. 15.

[15] Monsignor Fernando Ocáriz,
Razgovor, 13.svibnja 2019.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-x-koliko-je-isus-blizu/ (23.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-x-koliko-je-isus-blizu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-x-koliko-je-isus-blizu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-x-koliko-je-isus-blizu/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (X): Koliko je Isus blizu

