opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (X):
Koliko je Isus blizu

Sveti je Josemaria govorio o
quid divinum, ,bozanskom
elementu” koji mozZemo otkriti
oko sebe i u svemu Sto radimo.
Tada se otvara nova dimenzija
u kojoj svaki kutak nasega
zivota dijelimo s Bogom.

20.11.2020.

»Svakim danom sve jasnije vidim
koliko mi je Isus blizu u svakom
trenutku. Mogla bih vam pricati o



malim, konstantnim dogadajima koji
me viSe niti ne iznenaduju -
zahvaljujem mu na njima i trudim se
primjetiti ih.“[1] Pismo blaZene
Guadalupe iz kojeg je preuzet ovaj
citat mora da je bilo razlog velike
radosti svetom Josemariji. Iako je
Guadalupe bila u Opusu Dei tek Sest
godina, to pismo u svojoj
jednostavnosti svjedoci o tome kako
joj je pobozZni Zivot pomagao da
stekne neprekidnu BoZju prisutnost,
kako bi njezin uobicajeni Zivot bio
"neprestana molitva".[2]

Ovaj nauk moZemo pronaci jasno
izraZzen u Evandeljima. Isus je rekao
svojim ucenicima da se uvijek
trebaju moliti i ne klonuti duhom (Lk
18,1). Cesto ga vidimo kako se obraca
Ocu tijekom dana, kao na Lazarovom
grobu (usp. Iv 11,41-42) ili kad su se
apostoli vratili sa svoga prvog
poslanja ispunjeni radoScu (usp. Mt
11,25-26). Nakon Sto je uskrsnuo od
mrtvih, na$ se Gospodin priblizava



svojim ucenicima usred raznih
okolnosti: kad hodaju ispunjeni
tugom do Emausa; kad se iz straha
skupljaju u Gornjoj sobi; kad se vrate
svojim poslovima na Galilejskom
jezeru... I nekoliko trenutaka prije
povratka svome Ocu, Isus ih
uvjerava: ,l evo, ja sam s vama u sve
dane - do svrsetka svijeta.” (Mt 28,20)

Prvi KrScani bili su dobro svjesni
koliko im je na$ Gospodin blizak.
Naucili su Ciniti sve na slavu Bozju,
kako je sveti Pavao napisao
Rimljanima: ,Doista, ako Zivimo,
Gospodinu Zivimo, i ako umiremo,
Gospodinu umiremo. Zivimo li dakle
ili umiremo - Gospodinovi

smo.“ (Rim 14,8-10; usp. 1 Kor 10,31).
U svijetu tako brzom kao $to je nas, s
toliko stvari koje treba obaviti i toliko
rokova, toliko buke i uzurbanosti,
kako bismo i mi njega mogli
,upoznati i voljeti i odrZati svoj
razgovor na nebu“?[3]



Iz ispravnih razloga

Neki su razgovori nijemi. Na primjer,
dva prijatelja koji Setaju zajedno ili
zaljubljeni koji se gledaju u oci. Rijeci
nisu potrebne da bi se podijelilo ono
Sto im je u srcima. Ali niti jedan
razgovor ne moze se odvijati bez
obracanja paZnje na osobu ispred
nas.

Dijalog s Bogom na koji smo pozvani
takoder zahtijeva obracanje paznje
na Njega. To je paZnja koja nije
iskljuciva, jer Boga moZemo otkriti u
mnogim okolnostima i aktivnostima
koje, na prvu, nemaju puno veze s
Njim. NeSto se slicno dogodilo onim
klesarima u proslosti koji su iza
kamena koga su rezali vidjeli
raznolike stvari kao Sto su sluznost
rucnog rada, hranu koja je bila
potrebna njihovoj obitelji ili sjaj
katedrale koju su pomagali sagraditi.

Sveti Josemaria naglasio je potrebu
»vjezbati teoloSke i kardinalne vrline



u svijetu i na taj nacin postati
kontemplativnim duSama*“.[4] Nije
stvar samo u tome da djelujemo na
ispravan nacin, ve¢ da djelujemo za
ispravan razlog, koji je u ovom
slucaju traziti, voljeti i sluziti Bogu.
To je ono Sto omogucuje da Duh Sveti
bude prisutan u nasoj dusi i oZivljuje
ju teoloskim vrlinama. Dakle, u
mnogo razliitih odluka koje
donosimo svaki dan, mozemo biti
pazljivi prema Bogu i odrZavati svoj
razgovor s Njim na Zivotu.

Kad idete ujutro na posao ili se
uputite u Skolu; kad vodite djecu na
pregled kod lijeCnika ili sluZite
klijenta, moZete se zapitati: Zasto ovo
radim? Zasto pokuSavam to uciniti
dobro? Odgovori se mogu razlikovati
1 biti manje ili viSe duboki, ali tada
moZzemo dodati: Hvala ti, Gospodine,
Sto racunas sa mnom. Zelio bih ti
sluziti ovom aktivnoScu i pomoci da
tvoje svjetlo i radost budu prisutni na
ovom svijetu. Tada Ce se nas rad



uistinu roditi iz ljubavi; on ce
oCitovati ljubav i biti e mu naredeno
da voli.[5]

Gledati Bozjim oc¢ima

»Toliko je problema koje bismo sada
mogli nabrojati, a koji se moraju
rijesiti, ali niti jedan se ne moze
rijeSiti ako Bog ne bude stavljen u
sredisSte, ako Bog ne postane ponovno
vidljiv svijetu, ako ne postane
odlucujuci faktor u nasim Zivotima i
ne ude u svijet na odlucujuci nacin
kroz nas.“[6] Biti kontemplativni
usred svijeta znaci da Bog zauzima
srediSte naSeg postojanja, o cemu sve
ostalo ovisi. Drugim rije¢ima, On
treba biti blago na koje je uvijek
postavljeno nasSe srce, jer nas sve
ostalo zanima samo ako nas
sjedinjuje s Njim (usp. Mt 6,21).

Tako ¢e na$ posao postati molitva, jer
¢emo nauciti u njemu vidjeti zadacu
koju nam je Bog povjerio kako bismo
se brinuli i uljepSavali sve Sto je



stvorio i sluZili drugim muskarcima i
Zenama. Nas e obiteljski Zivot
postati molitva, jer cemo u
supruzniku i djeci (ili u roditeljima)
vidjeti dar koji nam je Bog dao kako
bismo im se predali, podsjecajuci ih
uvijek na vlastitu beskrajnu
vrijednost i pomaZuci im da rastu.
Uostalom, to je to¢no ono Sto bi Isus
ucinio u Nazaretu. Kako bi gledao na
svoj svakodnevni rad u Josipovoj
radionici? Koje bi skriveno znacenje
pronasao u svojim svakodnevnim
zadacima? I u mnogim malim
poslovima u svome kuénom Zivotu? I
u svemu Sto je radio zajedno sa
svojim susjedima?

Gledati dogadaje ofima vjere, otkriti
BoZju ljubav u naSem Zivotu, ne
znaci da nedace viSe ne utjeCu na
nas: umor, neuspjesi, glavobolja,
otrcan tretman koji ponekad
moZzemo dobiti od drugih... Ne, to sve
nece nestati. Ali ako Zivimo
usredotoCeni na Boga, znat cemo



kako ujediniti sve ove stvarnosti s
Kristovim kriZzem, gdje svoje pravo
znacenje nalaze u sluzbi Otkupljenja.
PoniZenje moZe biti molitva ako nam
pomaze ujediniti se s Isusom i na taj
nacin postaje prilika za procis¢enje.
Isto vrijedii za bolest ili
profesionalni neuspjeh. U svemu
moZemo pronaci Boga, koji je
Gospodar povijesti. MoZemo biti
sigurni da Bog u svemu uvijek otvara
mogucnosti za buducnost, jer u
svemu Bog djeluje na dobro s onima
koji ga vole (Rim 8,28). Cak i mali
zastoj poput guzve na putu kuci
moZe postati molitva, ako ga
koristimo da svoje vrijeme damo u
BoZje ruke... i molimo Ga za one koji
sudjeluju u nasoj ,,loS0j sreci“.

Da bismo postigli kontemplaciju u
uobicajenom Zivotu, ne trebamo
¢initi nista izvanredno. ,,Cesto smo u
iskuSenju da mislimo da je svetost
samo za one koji se mogu povuci iz
uobicajenih poslova da bi proveli



puno vremena u molitvi. To nije
slucaj. Svi smo pozvani biti sveti
Ziveci svoj Zivot s ljubavlju i
svjedocCeci u svemu Sto radimo, gdje
god se zatekli.”[7] Pogled ispunjen
vjerom, po milosrdu, pretvara nas
Citav Zivot u neprestani razgovor s
Bogom. I omogucuje nam da Zivimo s
dubokim realizmom, jer nam otkriva
scetvrtu dimenziju® quid divinum -
»boZanski element” - prisutan u
svakoj stvarnosti.

Radijator i prikljucak

»,Kad je osoba potpuno zaokupljena
vlastitim svijetom, s materijalnim
stvarima, sa onim $to moZe uciniti, sa
svime $to je izvedivo i donosi joj
uspjeh... tada joj sposobnost
opazanja Boga slabi. Organ koji sluzi
da bi vidjela Boga slabi; postaje
nesposobna opaZzati i osjecati. Ona
viSe ne opaZa BoZansko, jer je
odgovarajuci unutarnji organ
uvenuo, prestao se razvijati.“[8]



Tocno je i obrnuto: sposobnost
gledanja na stvarnost o¢ima vjere
moZe se ojacati. Prije svega, trazeci
svjetlost, poput apostola: UmnoZi
nam vjeru! (Lk 17,5). I takoder
zaustavljajudi se tijekom dana kako
bismo otvorili svoje srce Bogu. Iako
Citav na$ dan mozZe biti vrijeme
molitve, ,nas molitveni Zivot takoder
bi se trebao temeljiti na nekim
trenucima koji su posveceni
iskljucivo naSem razgovoru s
Bogom.“[9] Da bismo naucili paznju
zadrzZali na Bogu, moramo posvetiti
neko vrijeme iskljucivo Njemu.

Sveti Josemaria jednom je objasnio tu
potrebu koristeci primjer radijatora
koji grije kucu: ,,Ako imamo
radijator, znaci da Ce biti topline. Ali
soba Ce se zagrijati samo ako je
radijator ukljucCen. Dakle, za grijanje
trebamo i radijator i prikljucak. Je li
tako? Vrijeme molitve, upravo tako,
je prikljucak. A takoder nam je
potreban radijator u svakom



trenutku, u svakoj sobi, na svakom
mjestu, u svakom poslu: BoZja
prisutnost.“[10] Potrebni su nam i
radijatori i prikljuc¢ak. Da bi nam
BoZja toplina ispunila cijeli dan,
trebamo uzeti vremena da zapalimo i
nahranimo vatru njegove ljubavi u
nasem srcu.

Jos jedna slika koja moZe biti korisna
je slika internetske veze. Ljudi Cesto
pokusSavaju osigurati da Ce se
mobiteli povezati kad odu na neko
vrijeme u drugu zemlju. I mozda se
brinemo zbog Wi-Fi veze na naSem
mobitelu, nadajuci se da Ce proraditi
¢im otkrije poznatu mrezZu.
Jednostavna Cinjenica da je na$
telefon u stanju primiti signal ne
znaci da Ce to automatski uciniti.
Signal nas dostiZze kad smo dovoljno
blizu mreZe, a poruke dolaze kad ih
netko posalje. Mi svoj dio radimo
aktiviranjem telefona, a zatim
Cekamo da stignu poruke.



Slicno tome, posvecujuci odredeno
vrijeme molitvi, aktiviramo "Wi-Fi"
nase duse. Kazemo Bogu: Govori,
Gospodine, jer sluga tvoj slusa (1.
Sam 3,9). Ponekad ¢e nam govoriti u
tim trenucima; drugi cemo put
prepoznati njegov glas u tisucu i
jednoj sitnici u naSem
svakodnevnom Zivotu. U svakom
slucaju, to je vrijeme molitve dobra
prilika da u njegove ruke stavimo sve
Sto smo ucinili ili planiramo uciniti,
iako mozda bas u trenutku kada to
radimo nismo podigli pogled prema
Bogu. Nadalje, posvecivanje vremena
iskljuc¢ivo Bogu najbolji je dokaz da
ga uistinu imamo Zelju slusati.

Za razliku od onoga Sto se dogada s
mobitelom, otvaranje naseg srca nije
nesto Sto moZemo uzeti zdravo za
gotovo, nesto Sto, kada je jednom
ucinjeno, zauvijek tako i ostaje.
Trebamo pripremiti svoje srce da
svaki dan sluSa Boga, jer ,,susrecemo
ga u sadasnjosti, ne jucer ni sutra,



vec danas: O, da danas glas mu
posluSate: Ne budite srca tvrda (Ps
95: 7-8).“[11] Ako nastavimo s tim
svakodnevnim zalaganjem, Bog Ce
nam dati prekrasnu lakocu da zZivimo
iz dana u dan u njegovoj nazocnosti.
Ponekad ¢e nam biti teZe, ali u
svakom ¢emo slucaju iz tih trenutaka
crpsti obilje snage i nadamo se da
¢emo radosno nastaviti nasu
svakodnevnu borbu, nas
svakodnevni napor da zapalimo
vatru, da otvorimo , vezu“.

U svemu Sto nam se dogada

Poznate su rijeci svetog Josemarije u
njegovoj ,homiliji s kampusa“: ,Va$
svakodnevni susret s Kristom odvija
se tamo gdje su vasi bliznji, vaSe
CeZnje, vas rad i vase naklonosti.
Usred najmaterijalnijih stvari na
zemlji moramo se posvetiti, sluzeci
Bogu i Citavom CovjeCanstvu.“[12] I
dodao je: ,Ceka nas svaki dan, u
laboratoriju, u operacijskoj dvorani,



u vojarni, u sveuciliSnoj stolici, u
tvornici, u radionici, na poljima, u
kudi i u svim neizmjernim panorama
posla.“[13] U mnogim razli¢itim
aktivnostima koje ispunjavaju nas
svakodnevni Zivot, Bog nas ¢eka. Zeli
s nama odrzati cudesan razgovor
kako bismo mu mogli pomoci u
izvrSavanju njegove misije u svijetu.
Ali kako to moZemo razumjeti? I
kako to mozemo Zivjeti?

Bog nas Ceka svaki dan kako bi s
nama mirno razgovarao o onome $to
se dogada u naSim Zivotima, bas
poput oca ili majke koji slusaju
detaljan prikaz svog malog djeteta o
uzbudljivim dogadajima toga dana.
Mala djeca govore o onome Sto se
dogodilo u Skoli gotovo istog Casa
kada se vrate kudi. Cini se kao da Zele
u potpunosti iskoristiti svoju divnu
sposobnost pamcenja i izrazavanja
onoga Sto su upravo doZivjeli, vrlo
detaljno prepricavajuci i najmanje
dogadaje. A njihovi roditelji pazljivo



slusaju i pitaju kako se to dogodilo i
Sto je to drugo dijete reklo...

Sli¢no tako, Boga zanima sve $to nam
se dogada, s tom razlikom Sto se, za
razliku od roditelja na ovoj zemlji,
nikada ne umara slusati nas. Nikad
se ne navikne na nas razgovor s
Njim. Umjesto toga, mi smo oni koji
se ponekad umore obracati mu se,
traZiti njegovu prisutnost. Ali ako se
nastavimo truditi to ¢initi, ,,sve -
ljudi, dogadaji, zadaci - nudi nam
priliku i temu za neprekidni
razgovor s naSim Gospodinom.“ [14]
S njim moZemo podijeliti sve u svom
Zivotu, apsolutno sve.

Bog nas oCekuje u naSem poslu kako
bismo nastavili obavljati djelo
otkupljenja u svijetu, pomazuci
pribliziti svijet njemu. Ovdje se ne
radi o dodavanju "poboznih
aktivnosti" u nas svakodnevni rad,
veC pokusaju vodenja svakog dijela
naSeg svijeta Bogu: obitelj, politiku,



kulturu, sport... Bog Zeli da ga
stavimo u svaku plemenitu
djelatnost. Da bismo to ucinili, prvo
moramo otkriti njegovu prisutnost
tamo. Na kraju, radi se o tome da
svoj rad vidimo kao BoZji dar, kao
specifi¢an nacin na koji izvrSavamo
to Sto nas je ovlastio da se brinemo i
kultiviramo svijet, objavljujué¢i dobru
vijest da nas Bog voli i nudi nam
svoju ljubav. Od trenutka tog otkrica,
nastojat ¢emo sve svoje postupke
pretvoriti u sluzenje drugima, s
ljubavlju poput one koju nam Isus
pokazuje i daje nam svaki dan na
Svetoj Misi. Zive¢i na taj nacin,
ujedinjujuci sva nasa djela s
Kristovom Zrtva na kriZu, pomazemo
u ucinkovitom izvrSavanju poslanja
koje nam je Gospodin priopcio prije
povratka svome Ocu (usp. Iv 20,21).

KoKk

U intervjuu neposredno prije
proglaSenja blaZzenom Guadalupe



Ortiz de Landazuri, prelata Opusa
Dei pitali su koja je bila njezina
,formula za svetost“. Sazeo ju je
rije¢ima: ,Svetost nije u tome da na
kraju svoga Zivota postanemo
savrSeni, poput andela, ve¢ u
postizanju punine ljubavi. Kao Sto je
rekao sveti Josemaria, borba je
preobrazba posla, uobicajenog
Zivota, u susret s Kristom i nacin
sluzenja drugima.“[15] Formula za
svetost je onda teZiti da, u svemu Sto
radimo, djelujemo s istom namjerom,
s istim ciljem: Zivjeti s Kristom usred
svijeta, donosedi svijet s Njim Ocu. A
to je moguce jer nam je Isus vrlo
blizu.

Lucas Buch

[1] Guadalupe Ortiz de Landazuri,
Pismo svetom Josemariji, 1.travnja
1946.

[2] Sveti Josemaria, pismo, 24.0Zujka
1930.



[3] Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
300.

[4] Sveti Josemaria, Pismo, 8-prosinca
1949, no. 26

[5] usp. sveti Josemaria, Susret s
Kristom, no. 48.

[6] Benedikt XVI, Homilija,
7.studenog 2006.

[7] Franjo, Gaudete et Exsultate, 14.

[8] Benedikt XVI, Homilija,
7.studenog 2006. Ovdje koristi sliku
koju je koristio sveti Grgur Veliki.

[9] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
no. 119.

[10] Sveti Josemaria, BiljeSke s
propovijedi, 28.rujna 1973.

[11] Katekizam Katolicke Crkve, no.
2659.



[12] Sveti Josemaria, “Strastveno
ljubiti svijet,” u Razgovorima, no.
113.

[13] Ibid., no. 114.

[14] Sveti Josemaria, Pismo,
11.0Zujka 1940, no. 15.

[15] Monsignor Fernando Ocariz,
Razgovor, 13.svibnja 2019.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-x-koliko-je-isus-blizu/ (23.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-x-koliko-je-isus-blizu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-x-koliko-je-isus-blizu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-x-koliko-je-isus-blizu/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (X): Koliko je Isus blizu

