
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (VI):
Najmoćniji govor

Bog govori tiho, ali konstantno;
u Svetom pismu – naročito u
Evanđeljima – i također kroz
našu nutrinu.

24.06.2020.

Bog nam govori. Konstantno. Govori
riječima i djelima. Njegov govor je
mnogo bogatiji od našega. Sposoban
je dodirnuti tajne opruge naše
nutrine, služeći se, naprimjer,
osobama ili događajima koji nas



okružuju. Bog nam govori u Pismu, u
Liturgiji, preko Crkvenog
nauka...Budući da nas uvijek gleda s
ljubavlju, traži dijalog s nama u
svakom događaju, pozivajući nas
uvijek da budemo sveti. Zbog toga,
kako bismo mogli čuti taj tajanstveni
božji govor, uvijek nastojimo
započeti našu molitvu činom vjere.

Iznutra …

Bog govori svojim utjecajem na naše
vlastite snage, da može iznutra
pokrenuti: našu inteligenciju,
nadahnućima; naše osjećaje,
poticajima; našu volju, odlukama.
Zbog toga, kao što nas je poučio sveti
Josemaría, kada završimo s molitvom
možemo reći: „Zahvaljujem ti Bože
moj, za sve dobre odluke, poticaje i
nadahnuća koje si mi dao za ovo
vrijeme molitve”.

Ali, razmatrajući stvarnost, može se
pojaviti sumnja: „I kako mogu znati
da je on onaj koji mi govori? Kako



mogu znati da te odluke, poticaji i
nadahnuća nisu moje jednostavne
ideje, želje i osjećaji?”. Odgovor nije
jednostavan. Molitva je umjetnost
koja se uči s vremenom i uz pomoć
duhovnog vodstva. Ali možemo reći
da od Boga dolazi sve što nas potiče
da više ljubimo njega i druge, da
vršimo njegovu volju, također kada
to podrazumijeva žrtvu i
velikodušnost. Brojne osobe,
naviknute moliti, mogu reći: „Za
vrijeme svoje molitve mislim na iste
stvari na koje mislim i tijekom dana,
ali s jednom razlikom: kada završim,
uvijek to napravim u srcu s ‘neka ne
bude volja moja, nego tvoja’, a to mi
se ne događa u drugim trenucima”.

Često, Bog govori direktno srcu, čiji
govor poznaje bolje od ikoga. Čini to
preko dubokih želja koje nam on sam
usađuje. Zbog toga, čuti Boga često
znači uroniti u vlastito srce i imati
hrabrosti staviti pred njega naše
čežnje, s namjerom da proniknemo



što nas usmjerava ispunjenju njegove
volje, a što ne. Što uistinu želim?
Zašto? Odakle dolaze ti poticaji? Gdje
me vode? Varam li se praveći se da
nisu tu i zanemarujući ih?Pred ovim
pitanjima, normalnima za onoga koji
hoće živjeti molitveni život, papa
Franjo nam preporučuje: „Kako se ne
bismo prevarili treba (...) se pitati:
Poznajem li samoga sebe, povrh mog
izgleda i osjećaja?; Znam li što veseli
ili rastužuje moje srce?” [1].

Osim što govori našem srcu i
inteligenciji, Bog to također radi
preko naših nutarnjih osjećaja:
govori našoj mašti, potičući neku
scenu ili sliku; i govori našem
sjećanju, preko neke uspomene ili
riječi koje mogu biti odgovor na našu
molitvu ili indikator njegovih želja.
Tako se, na primjer, dogodilo, svetom
Josemariji 8. rujna 1931. Molio se u
crkvi Zaklade za bolesne, bez mnogo
volje – kako on sam kaže –, mašte
puštene na volju, „kada sam shvatio



da, nenamjerno, ponavljam riječi na
latinskom, na koje se nikad nisam
osvrtao i koje nisam imao razloga
pamtiti: Čak i sada, kako bi ih se
sjetio, morat ću ih pročitati s papira
koji uvijek nosim u džepu da mogu
zabilježiti što Bog želi (...)
(instinktivno, kao po običaju,
zabilježio sam rečenicu upravo tamo,
na prezbiteriju, a da joj nisam
pridavao značaj): sljedeće riječi iz
Pisma koje sam zamijetio na svojim
usnama kažu: ‘et fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti,
firmans regnum tuum in aeternum’:
upotrijebio sam razum kako bih
shvatio rečenicu, ponavljajući je
polako. Zatim, jučer popodne, danas
također, kada sam ponovno pročitao
ove riječi (dakle, – ponavljam – kao
da je Bog bio odlučan potvrditi mi da
su njegove, s vremena na vrijeme ih
se ne mogu sjetiti) jasno sam shvatio
da mi je Isus Krist dao naslutiti, na
našu utjehu, da ‘će Božje Djelo biti s
Njim posvuda, potvrđujući



kraljevstvo Isusa Krista zauvijek ’
” [2].

Da bi nam govorio, Bog se također
može poslužiti bilješkama koje
vodimo tijekom duhovne obnove ili
tijekom formacije, naročito kada ih
iščitavamo u molitvi pokušavajući
proniknuti njihov smisao. Tamo
ćemo možda moći otkriti glavnu nit
ili ponavljanja koja će nam dati trag
za ono što nam Gospodin želi reći.

Šapat koji ne prestaje

Istina je da Gospodin ponekad govori
jasno i na nadnaravan način, ali to
često nije slučaj. Gospodin obično
govori tiho i zbog toga često ne
primjećujemo male darove – odluke,
nadahnuća, poticaje – koje nam nudi
u jednostavnoj molitvi. Može nam se
dogoditi kao sirijskom generalu
Amanu koji, kada ga je prorok Elizej
potakao da se okupa sedam puta u
rijeci da ozdravi od gube, se žalio
govoreći: „Gle, ja mišljah, izići će



preda me, zazvat će ime Jahve, Boga
svoga, stavit će ruku na bolesno
mjesto i odnijeti mi gubu” (2 Kr 5,
11). Aman je pritekao Bogu Izraelaca,
ali očekivao je nešto spektakularno
pa čak i bučno. Na sreću, njegove
sluge su ga potaknule da razmisli:
„Da te je prorok zatražio nešto
zahtjevnije, ne bi li to učinio? A kako
tek ne ako ti je rekao: ‘operi se i ostat
ćeš čist’” (2 Kr 5, 13). General se
vratio da bi poslušao savjet, naizgled
previše običan, i na takav način je
došao u dodir sa spasiteljskom moći
Boga. U molitvi se isplati obratiti
pažnju na te tračke svjetla koji
rasvjetljavaju ono što već znamo, na
pokrete Duha Svetoga da izvršavamo
svakodnevne dužnosti, na poticaje
malog intenziteta i lake odluke, ne
prezrevši ih zbog prozaičnosti,
budući da sve to može biti od Boga.

Na jedno pitanje o molitvi, kardinal
Ratzinger je odgovorio na sljedeći
način: „Uglavnom, Bog ne govori



preglasno, ali istina je da nam govori
uvijek iznova. Moći ga čuti ovisi, kao
što je prirodno, o tome da primatelj –
recimo – i pošiljatelj budu usklađeni.
U naše vrijeme, s našim trenutnim
stilom života i načinom razmišljanja,
previše je interferencija između njih
dvoje i usklađivanje postaje jako
teško...Očito je da Bog ne govori
preglasno; ali istina je da nam
tijekom života govori preko znakova
ili susreta s drugim osobama.
Jednostavno je dovoljno da budemo
malo pažljivi i da ne dopustimo da
nas potpuno obuzmu izvanjske
stvari” [3]. Ta sposobnost za pažnju
usko je povezana s unutarnjim
uzmakom – ponekad također i
vanjskim – i ono je u čemu se
trebamo vježbati. Da bismo
primijetili Boga, potrebno je da
nakratko zaustavimo svakodnevnu
užurbanost i zajedno s njim se
suočimo sa snagom samoće.
Potrebna nam je tišina.



Istina je da nam Bog govori na tisuće
različitih načina. Može se dogoditi da
se toliko naviknemo na njegove
darove da više ne primjećujemo, da
ga ne prepoznajemo, kao što se
događalo s Isusovim zemljacima:
„Nije li ovo drvodjeljin sin? Nije li mu
majka Marija, a braća Jakov, i Josip, i
Šimun, i Juda? I sestre mu nisu li sve
među nama?” (Mt 13, 55-56).
Trebamo tražiti Duha Svetoga da
nam proširi zjenice, otvori uši, očisti
srce i rasvijetli savjest da znamo
prepoznati njegov šapat koji nikad ne
prestaje, to besmrtno govorkanje u
nama.

Bog nam je već govorio

Kada Isus odgovara učenicima Ivana
Krstitelja nabrajajući znakove –
„Slijepi progledaju, hromi hode,
gubavci se čiste, gluhi čuju, mrtvi
ustaju, siromasima se navješćuje
evanđelje” (Mt 11,5) – naviješta
ispunjenje starih proročanstava



Svetog pisma o Mesiji. Doista, Bog
nam je već govorio i govori svakome
od nas na jedinstven način preko
Svetog pisma: „U Svetim knjigama,
Otac koji je na nebesima pun ljubavi
dolazi u susret sa svojom djecom i
razgovara s njima” [4]. Zbog toga,
„molitva bi trebala biti praćena
čitanjem Svetog pisma, da se
uspostavi dijalog između Boga i
čovjeka; jer ‘Njemu govorimo kada se
molimo, i Njega slušamo kada čitamo
božje riječi’ (sveti Ambrozije, off. 1,
88)” [5]. Biblijske riječi nisu samo
nadahnute od Boga, već nadahnjuju
Bogom.

Na poseban način čujemo Boga u
Evanđeljima, koja obuhvaćaju riječi i
djela Našeg Gospodina Isusa Krista.
Autor Poslanice Hebrejima ističe
činjenicu da: „Više puta i na više
načina Bog nekoć govoraše ocima po
prorocima; konačno, u ove dane,
progovori nama u Sinu. Njega
postavi Baštinikom svega; Njega po



kome sazda svjetove” (Heb 1, 1-2).
Sveti Augustin smatrao je da su
Evanđelja „usta Kristova: On sjedi na
Nebesima, ali ne prestaje govoriti na
zemlji” [6]. Zbog toga naša molitva
živi u meditaciji Evanđelja; čitajući,
meditirajući, čitajući iznova,
pohranjujući u pamćenje,
proučavajući uvijek nanovo njegove
riječi, Bog govori našem srcu.

Sveti Josemaría, sljedeći Crkvenu
tradiciju, neprestano je
preporučavao da slušamo Boga
meditirajući evanđelja: „I savjetujem
ti da se u molitvi uključiš u dijelove
Evanđelja kao novi lik. Prvo zamisli
događaj ili otajstvo, koje će ti
poslužiti da se povučeš i meditiraš.
Zatim upotrijebi razum da bi
razmatrao taj dio Učiteljeva života:
njegovo nježno Srce, njegovu
poniznost, njegovu čistoću, njegovo
izvršavanje Očeve Volje. Ispričaj mu
što se tebi obično događa u takvim
situacijama. Budi pažljiv jer možda



će ti On pokazati nešto: dogodit će se
ti nutarnji pokreti, spoznaje,
protivljenja” [7]. Naš trud se očituje u
konkretnim radnjama: zamisliti
prizor, intervenirati u zbivanja, 
razmatrati neko obilježje Učitelja, 
pričati mu što se nama
događa...Uslijedit će mogući Božji
odgovor: pokazat će nam neku stvar, 
potaknut će nutarnje pokrete u našoj
duši, dat će nam da shvatimo nešto.
Na takav način se gradi dijalog s
njim.

U drugim prilikama, sveti Josemaría
nas potiče da kontempliramo i
oponašamo Isusa sljedećim riječima:
„Budi ti lik u tom božanskom zapletu
i sudjeluj. Kontempliraj Kristova
čuda, osluškuj plimu i oseku svjetine
oko njega, razmijeni prijateljske
riječi s prvom
Dvanaestoricom...Gledaj Gospodina
u oči i zaljubi se u Njega, da bi ti
postao drugi Krist” [8].
Kontempliranje, osluškivanje,



izmjena prijateljskih riječi,
promatranje...radnje su koje
zahtijevaju buđenje i pokretanje
naših vještina i osjećaja, naše mašte i
razuma. Jer svaki od nas je tamo, na
svakoj stranici evanđelja. Svaka
scena, svako Isusovo djelovanje, daje
smisao i osvjetljava moj život.
Njegove riječi upućene su meni i
utvrđuju moje postojanje.

José Brage

[1] Francisco, Ex. ap. Christus vivit,
25. III. 2019., br. 285.

[2] sveti Josemaría, Intimne bilješke,
br. 273; u Andrés Vázquez de Prada, 
Osnivač Opusa Dei, svezak I, str.
385-386.

[3] Joseph Ratzinger, Sol zemlje,
Palabra, Madrid, 1997., str. 33.



[4] II. vatikanski sabor, Const. dog. 
Dei Verbum, br. 21. usp. Katekizam
Katoličke Crkve, br. 2700.

[5] II. vatikanski sabor, Const. dog. 
Dei Verbum, br. 25. usp. Katekizam
Katoličke Crkve, br. 2653.

[6] sveti Augustin, Sermón 85, 1.

[7] sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
253.

[8] sveti Josemaría, Bilješke s
razmatranja, 12. X. 1947.; u Dok nam
je putem govorio, str. 36.

Slika: Benjamin Davies, na
Unsplashu.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-vi-najmocniji-govor/ (16.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-vi-najmocniji-govor/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-vi-najmocniji-govor/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-vi-najmocniji-govor/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (VI): Najmoćniji govor

