
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (VII):
U potrazi za
kvalitetnom vezom

Riječi koje je sveti Josemaría
koristio na početku ili na kraju
molitve mogu nam poslužiti kao
vodič za našu molitvu.

3.07.2020.

U prošlom stoljeću dosta se govorilo
o mogućem postojanju crvenog
telefona koji je spajao lidere dviju
velikih svjetskih sila, mada su one
bile udaljene tisućama kilometara.



Ideja da se može neposredno
komunicirati s tako udaljenim
osobama izazvala je veliko
iznenađenje. Još uvijek su bili
nezamislivi mobilni uređaji koje
danas poznajemo. Odnoseći se na
ovaj artefakt, 1972. godine sveti
Josemaría je rekao da mi imamo „nit
koja nas izravno spaja s Našim
Gospodinom Bogom, puno izravnije
(...). Tako je dobar da je uvijek
dostupan, ne pušta nas da
čekamo”[1].

Vjerujući znamo da je Gospodin
uvijek s druge strane linije. Međutim,
koliko smo samo puta doživjeli
poteškoće da ga čujemo ili da
ostanemo dosljedni rasporedu
molitve koji smo odabrali. Neke
osobe opisuje te poteškoće govoreći
da „se ne mogu povezati s Bogom”.
Radi se o bolnom iskustvu koje može
dovesti do napuštanja molitve. Vrlo
je vjerojatno da smo ga i sami
doživjeli. Ponekad, koliki god trud



uložili, pa makar se trudili i
godinama, osjećaj da ne znamo
komunicirati s Bogom je i dalje
prisutan: iako smo sigurni da imamo
izravnu vezu s njim, ne uspijevamo
izaći iz unutarnjeg monologa, ne
postižemo intimnost za kojom toliko
čeznemo.

Papa Franjo bodri nas da
„održavamo vezu s Isusom, da
budemo na liniji s Njim (...). Jednako
kao što te brine da ne izgubiš
internet vezu, pazi da tvoja veza s
Gospodinom bude aktivna, a to znači
ne prekidati dijalog, slušati ga,
govoriti mu o svojim stvarima”[2].
Kako da ostanemo budni s druge
strane linije? Što možemo učiniti da
naša molitva bude dijalog dviju
osoba? Koji put slijediti da, tijekom
godina, nastavimo rasti u intimnosti
s Gospodinom?

Gleda ih s obale



Nakon Uskrsnuća, učenici se sele u
Galileju jer je Gospodin tako zatražio
preko svetih žena: „Ondje će me
vidjeti!” (Mt 28, 10). Sviće. Petar i
Ivan, u društvu još petorice, veslaju
prema obali nakon neuspješnog
noćnog ribolva. Isus ih gleda s obale
(usp. Iv 20, 4). Na sličan način kao što
se događa u toj sceni, kada
počinjemo moliti stavljamo se u
Isusovu prisutnost, znajući da nas on
iščekuje; promatra nas s obale
spreman čekati i slušati. Zamisliti da
je Gospodinov pogled nad nama
pomoć će nam tijekom molitve. Mi ga
također želimo gledati: „Da te
gledam: u tom je srž molitve”[3].
Doista, u korijenu dijaloga s Bogom je
susret pogleda dviju osoba koje se
vole: „Gledati Boga i dopustiti da nas
Bog gleda: to znači moliti”[4].

Ali također želimo slušati njegove
riječi, vidjeti koliko nas voli i shvatiti
što želi. Učenici nisu ulovili ništa, ali
Isus im govori, daje im upute da se



ne vrate praznih ruku: „Bacite mrežu
na desnu stranu lađe i naći ćete” (Iv
21, 6). Dobri razgovori često ovise o
skladu koji se uspostavlja s prvim
riječima. Na isti način, prve minute
molitve su važne jer daju smjernicu
ostalima. Potruditi se da započnemo
razgovor pomoć će nam da puno
jednostavnije održimo živim kasniji
dijalog.

Do tog trenutka, oni koji su bili u lađi
su sumnjali. Kada su vidjeli mreže
pune riba i kada su shvatili da je to
što su ušli u onaj dijalog s Isusom
učinkovitije od tolikih sati
samostalnog truda, Ivan reče Petru:
„Gospodin je!” (Iv 21, 7). Ova
sigurnost već je početak molitve:
Gospodin je ovdje, uz nas, bilo da
smo ispred svetohraništa ili na bilo
kojem drugom mjestu.

Kako Duh Sveti dopušta

Vukući lađu, otežalu od punih mreža,
učenici su stigli do obale. Tamo se



susreću s neočekivanim doručkom
od kruha i ribe s roštilja. Nakon što
su sjeli oko vatre, jedu u tišini. Nitko
„se ne usudi upitati ga: ‘Tko si ti?’
Znali su da je Gospodin.” (Iv 21, 12).
Težina razgovora pada na Isusa.
Uistinu, ključ molitve je da
dopustimo Bogu da djeluje iznad
napora našeg vlastitog srca. Kada su
pitali svetog Ivana Pavla II. kakva je
bila njegova molitva, odgovorio je:
„Trebalo bi pitati Duha Svetoga! Papa
moli onako kako mu Duh Sveti
dopušta da moli.” [5] Najvažniji
element je ti, jer je na Bogu
inicijativa.

Nakon što se stavimo u Božju
prisutnost, potrebno je ugasiti buku i
ostati u nutarnjoj tišini, što zahtjeva
izvjestan napor. Tako će biti
jednostavnije čuti Isusov glas koji nas
pita: „Dječice, imate li što za
prismok?” (Iv 21, 5); koji nam kaže:
„Donesite riba što ih sada
uloviste.” (Iv 21, 10); ili koji nas



ljubazno poziva: „Idi za mnom!” (Iv
21, 19). Zbog toga, Crkveni Katekizam
ističe da je potrebna borba da se
odspojimo kako bismo se spojili, i tako
pričali s Bogom u samoći svog srca
[6].Sveci su mnogo puta ponavljali
ovaj savjet: „Ostavi na trenutak svoje
svakodnevne obaveze; uđi na tren u
sebe sama, daleko od zbrke svojih
misli. Izbaci iz sebe tjeskobne brige;
udalji od sebe svoje nemire (...). Uđi
u odaje svoje duše; isključi sve osim
Boga i onoga što ti može pomoći da
ga pronađeš; i tako, kada su sva vrata
zatvorena, idi u potragu za Njim.
Kaži tada dušo moja, kaži tada Bogu:
‘Tražim lice tvoje, Gospodine, žudim
vidjeti tvoje lice’ (Ps 27, 8)”[7]

Ovo neće uvijek biti jednostavno, jer
obaveze i brige intenzivno okupiraju
naše pamćenje i maštu i mogu
popuniti našu nutrinu. Jasno je da ne
postoji magičan štapić, jer gubitak
pažnje je često neizbježan i teško je
zadržati pozornost bez uspona i



padova. Sveti Josemaría je savjetovao
da ih pretvorimo u temu našeg
razgovora s Isusom, koristeći priliku
da „molimo za objekt te distrakcije,
za te osobe i dopustimo Gospodinu,
koji uvijek izvlači ono što želi od
svakog cvijeta, da djeluje”[8]. Moći
pronaći prave trenutke i
odgovarajuća mjesta također je
djelotvorna pomoć; iako se može
moliti na svakom mjestu, sve
okolnosti ne olakšavaju dijalog niti
izražavaju na isti način iskrene želje
za molitvom.

Uvodna molitva: kvalitetna veza

S ciljem da se omogući kvalitetna
veza, sveti Josemaría preporučivao je
uvodnu molitvu koju je on običavao
koristiti [9]. Ovim riječima uči nas da
započnemo molitvu s činom vjere i s
poniznom raspoloživošću: „Vjerujem
da si ovdje prisutan”, „smjerno ti se
klanjam”. To je jednostavno način da
kažemo Isusu: „Došao sam biti s



tobom, želim ti govoriti i želim da ti
meni također govoriš; posvećujem ti
ove trenutke s nadom da će mi ovaj
susret pomoći da se više približim
tvojoj volji”. Kada kažemo „čvrsto
vjerujem” izražavamo činjenicu, ali i
želju također; tražimo od Gospodina
da nam umnoži vjeru, jer znamo da
„je vjera ono što daje krila
molitvi”[10]. A taj čin vjere nas
dovodi do klanjanja kojim
priznajemo, s jedne strane, njegovu
veličinu i, u isto vrijeme, izražavamo
mu želju da se prepustimo u njegove
ruke. S druge strane, priznajemo
naše slabosti tražeći oprost i milost
jer je „poniznost temelj molitve”[11].
Priznajemo da smo maleni pred
njegovom veličinom, u nedostatku
vlastitih rješenja. Molitva je
besplatan dar koji čovjek treba tražiti
kao prosjak. Zbog toga je sveti
Josemaría završavao s „molitva je
poniznost čovjeka koji priznaje svoju
potpunu bespomoćnost”[12].



Vjerovati, klanjati se, moliti za
oprosti i tražiti pomoć: četiri pokreta
srca koja nas otvaraju jednoj dobroj
vezi. Mirno ponavljanje ove uvodne
molitve može nam pomoći, kušajući
je riječ po riječ. Vjerojatno je vrijedi
ponoviti nekoliko puta dok naša
pažnja ne postane usmjerena na
Gospodina. Može nam biti od pomoći
da osmislimo personaliziranu
uvodnu molitvu i koristimo je kada
smo smeteni ili u suhoći. Općenito,
ako nam se dogodi da smo rastreseni
ili prazni, polagano ponavljanje neke
molitve na glas (Oče naš ili koja god
nas pokreće u takvom trenutku)
pomaže nam da se usredotočimo i
smirimo dušu: jedan, dva, tri puta,
pazeći na ritam, pažljivo izgovarajući
riječi ili zamjenjujući neke od njih.

Zapaljen oganj: dijalog

To početno povezivanje prethodi
zapletu molitve, tom „dijalogu s
Bogom, od srca srcu, u kojem



sudjeluje cijela duša: razboritost i
mašta, pamćenje i volja”[13]. Ako se
vratimo u onu zoru kada se učenici
nisu mogli načuditi čudesnom ulovu,
Isus pali vatru da zagrije ono što je
pripremio. Možemo zamisliti kako je
to radio, izbjegavajući smetnje kako
bi vatra mogla poprimiti oblik. Na
isti način, ako promatramo molitvu
kao mali oganj kojeg želimo vidjeti
kako se povećava, u prvom redu
trebamo pronaći primjereno gorivo.

Gorivo koje potpiruje oganj obično je
skup zadaća koje moramo ispuniti i
naše osobne životne okolnosti: tema
dijaloga je naš život. Naše radosti,
tuge i brige su najbolji sažetak onoga
što nosimo u srcu. Jednostavno
rečeno, naš razgovor je usko povezan
s dnevnim događanjima, kao što
možemo zamisliti da se zbilo i za
uskršnji doručak. Čak, u nerijetkim
situacijama, započet će s jednim:
„Gospodine, ne znam!”[14]. Također,
kršćanska molitva nije ograničena na



to da otvaramo vlastitu intimu Bogu,
već na poseban način potpirujemo
oganj samim Kristovim životom.
Razgovaramo s Bogom o njemu
također, o njegovom prolasku po
zemlji, o njegovim željama za
otkupljenjem. Uz sve ovo, s obzirom
da se osjećamo odgovornima za našu
braću, „kršćanin ne ostavlja svijet
izvan vrata svoje sobe, već u srcu
nosi osobe i situacije, probleme,
mnoge stvari”[15].

Nadalje, svatko će tražiti načine
molitve koji mu najbolje odgovaraju.
Ne postoje stroga pravila. Bez
sumnje, držati se određene metode
omogućava nam da znamo što činiti
dok ne iskusimo Božju inicijativu.
Tako, naprimjer, nekim osobama
odgovara imati fleksibilan plan
molitve tijekom tjedna. Ponekad,
zapisivati što govorimo pomaže nam
da ne odlutamo. Molitva će biti
različita u razdobljima intenzivnog
rada od one u mirnijim razdobljima;



također će biti usmjerena
liturgijskim vremenom u kojem se
nalazi Crkva. Ima mnogo putova koji
nam se otvaraju: uroniti u
kontemplaciju Evanđelja tražeći
Svetu Ljudskost Gospodinovu ili
meditirati nad određenom temom uz
pomoć dobre knjige, svjesni da
čitanje olakšava ispit; bit će dana
kada ćemo više moliti, slaviti ili se
klanjati; spokojno moliti kratke
zazive dobar je put kada se nalazimo
u situaciji unutarnjeg nemira; u
drugim slučajevima ćemo samo
šutjeti, znajući da nas Krist ili Marija
nježno gledaju. Na kraju, koji god bio
put kojim nas vodi Duh Sveti, sve nas
vodi da „upoznamo Njega i
upoznamo sebe”[16].

Vjetar i otpalo lišće

Osim dobrog goriva, isplati se imati
na pameti zapreke s kojima se
možemo susresti nastojeći održati
plamen živim:vjetar mašte koji



nastoji ugasiti slabi početni plamen, i
vlažno otpalo lišće sitnih mizerija
koje ćemo pokušati spaliti.

Mašta, definitivno, ima važnu ulogu
u dijalogu i treba računati na nju
naročito kada kontempliramo
Gospodinov život. Ali u isto vrijeme
je, glavna luda kuće koja ima
raspjevani glas u našem svijetu
mašte. Imati previše raspuštenu
maštu, nekontroliranu, izvor je
izgubljenosti. Od tu dolazi potreba da
se suprostavimo nasrtajima vjetra
koji želi ugasiti vatru i, u isto vrijeme,
potaknemo one koji je žele
rasplamsati. Ima jedan značajan
detalj u susretu Uskrslog s učenicima
na obalama Tiberijade. Samo jedan
od njih je bio na Kalvariji, sveti Ivan,
i upravo je on onaj koji prepoznaje
Gospodina. Kontakt s križem je
pročistio njegov pogled: postao je
istančaniji i precizniji. Bol ravna put
molitve; unutarnje mrtvljenje
upravlja maštu da rasplamsa oganj,



izbjegavajući da se pretvori u
nekontrolirani vjetar koji ga guši.

Konačno, trebamo imati na umu 
vlagu i otpalo lišće. U našoj nutrini
postoji mračni svijet loših uspomena,
sitnih ogorčenosti, nepovjerenja,
zavisti, uspoređivanja, senzualnosti i
želja za uspjehom koji nas
usredotočuju na nas same. Molitva
nas vodi upravo u suprotnom
smjeru: da zaboravimo svoje ja s
ciljem da se usredotočimo na njega.
Potrebno je da se ova afektivna
pozadina pročisti u našoj molitvi,
izvlačeći tu vlagu na svjetlo,
stavljujući je na sunce koje je Bog i
govoreći: „Pogledaj ovo, i ovo, sve što
je tako nečisto, stavljam pred tebe,
Gospodine: pročisti sve”. Zatim ćemo
ga tražiti pomoć da budemo sposobni
oprostiti, zaboraviti, radovati se
tuđem dobru; vidjeti pozitivnu
stranu stvari, odbiti napasti ili
prigrliti poniženja. Na ovaj način



isparit će vlaga koja bi mogla otežati
naš razgovor s Bogom.

Želja koja traje

Kvalitetna veza, dijalog, ravnoteža.
Posljednji dio molitve trenutak je da
se zaustavimo i vidimo što ćemo
ponijeti. To je vodilo svetog
Josemariju da razmišlja o „odlukama,
poticajima i nadahnućima”[17].
Nakon razgovora s Bogom
jednostavno niče želja da budemo
bolji i da ispunimo njegovu volju. Ta
želja, govorio je sveti Augustin, već je
dobra molitva: dok tvoja želja traje,
molit ćeš [18]. Te namjere ponekad
će se transformirati u odluke koje će,
često, biti konkretne i praktične. U
svakom slučaju, molitva služi kao
poticaj da sljedeće sate živimo u
prisutnosti Božjoj. Osjećaji mogu biti
prisutni u manjem ili većem
intenzitetu; nisu uvijek važni iako,
ako nikad nema osjećaja, trebali
bismo se zapitati gdje obično



stavljamo svoje srce. Uostalom, ne
radi se neizbježno o vidljivim
emocijama, jer osjećaji također mogu
biti potaknuti mirnim željama volje,
kao kada pojedinac želi htjeti.

Nadahnuća su svjetla Božja koja
trebamo zabilježiti, jer će nam puno
pomoći u budućim molitvama.
Nakon nekog vremena, mogu biti
dobro gorivo koje budi dušu u
najsušem razdoblju, u kojem smo
zbunjeni i apatični. Iako nam se čini,
kada razaberemo ta nadahnuća, da
ih nikada nećemo zaboraviti, vrijeme
čini svoje. Zbog toga se isplati
zabilježiti ih dok su još svježa, kada
se bilježe s jedinstvenom živošću: „Te
riječi, koje su te uzdrmale u molitvi,
pohrani u svoje pamćenje i ponavljaj
ih polagano nekoliko puta tijekom
dana” [19].

Ne zaboravimo na pomoć koju nam
nude saveznici neba. Kada se
osjećamo slabima, pritecimo onima



koji su bliže Bogu. Možemo to
napraviti na početku ili na kraju i
također u prilikama kada primjetimo
da nam je teško održati plamen
živim. Naročito će prisutna biti naša
Majka, njezin muž Josip i anđeo
čuvar koji će nam „priližiti ta sveta
nadahnuća”[20].

José Manuel Antuña

[1] sveti Josemaría, bilješke s jednog
obiteljskog druženje, 8. XI. 1972.

[2] Francisco, Ex. ap. Christus vivit,
br. 158.

[3] Benedikt XVI., Audijencija, 4. V.
2011.

[4] Francisco, Audijencija, 13. II.
2019.



[5] sveti Ivan Pavao II., Prijeći prag
nade, Plaza y Janés, Barcelona 1994.,
str. 41.

[6] usp. Katekizam Katoličke Crkve,
br. 2725.

[7] sveti Anselmo, Proslogion, pogl. 1.

[8] sveti Josemaría, bilješke s jednog
obiteljskog druženja, 21. II. 1971.

[9] Molitva je sljedeća: „Gospodine
moj i Bože moj! Čvrsto vjerujem da si
ovdje prisutan, da me vidiš,da me
čuješ. Smjerno ti se klanjam. Molim
te za oproštenje mojih grijeha i za
milost da ovo vrijeme molitve
održim tako da mi donese plod.
Marijo, moja Prečista Majko, sveti
Josipe, moj Oče i Gospodaru, moj
anđele čuvaru: zagovarajte me!”

[10] sveti Ivan Clímaco, La escala del
Paraíso, stup. 28.



[11] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2559.

[12] sveti Josemaría, Brazda, br. 259.

[13] sveti Josemaría, Krist prolazi, br.
119.

[14] sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 244.

[15] Francisco, Audijencija, 13. II.
2019.

[16] sveti Josemaría, Put, br. 91.

[17] Kompletna završna molitva koju
je preporučivao sveti Josemaría je :
„Hvala ti, Bože moj, za sve dobre
odluke, poticaje i nadahnuća koje si
mi dao u ovom razmatranju. Molim
za tvoju pomoć da ih ostvarim.
Marijo, moja Prečista Majko, sveti
Josipe, moj oče i Gospodaru, moj
anđele čuvaru, zagovarajte me.”

[18] usp. sveti Augustin, Enarrat. in
Ps. 37, 14.



[19] sveti Josemaría, Put, br. 103.

[20] sveti Josemaría, Put, br. 567.

Photo by: Eddy Billard on Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-u-potrazi-za-kvalitetnom-vezom/

(20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-u-potrazi-za-kvalitetnom-vezom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-u-potrazi-za-kvalitetnom-vezom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-u-potrazi-za-kvalitetnom-vezom/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (VII): U potrazi za kvalitetnom vezom

