opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (IX):
Ne boj se, jer ja sam
s tobom

Tijekom nasSeg molitvenog
zZivota takoder Ce se pojaviti
poteskoce ili sumnje. Mnogo je
razloga koji nam daju naslutiti
da nam je u tim trenucima Bog
narocito blizu.

8.10.2020.

Otprilike Sest stoljeca prije Isusova
rodenja, zidovski narod bio je pod
vla$c¢u Babilona. Brojni su odvedeni



u stranu zemlju kao zatvorenici.
Izgledalo je kao da su stara obecanja
izblijedila. IskuSenje da se pomisli
kako je sve bilo prevara je postalo
vrlo vjerojatno. U ovom kontekstu,
pojavljuju se prorocke knjige o
oslobodenju naroda i, posebno,
prorocista istinske duhovne dubine u
kojima Bog izrazava svoju blizinu u
svakom trenutku. ,Ne boj se”,
ponavlja uvijek iznova: ,Kad preko
vode prelazis, s tobom sam; ili preko
rijeke, nece te preplaviti. Podes li
kroz vatru, neces izgorjeti, plamen te
opaliti nece.” (Iz 43, 1-2) [ dalje
nastavlja: ,Ne boj se, jer ja sam s
tobom (...). Sinove mi dovedi
izdaleka, i k¢eri moje s kraja
zemlje.” (Iz 43, 5-6)

Refren koji se ponavlja

U Novom zavjetu, kao Sto je logi¢no,
poziv na povjerenje u Boga ne
iSCezava, ne nestaje ta utjeha usred
Zivotnih nemira. Ponekad se



Gospodin sluZi svojim andelima, kao
kada se obraca Zahariji, muZu svete
Elizabete, na dan kada je prinosio
tamjan Svetistu; bili su ve¢ dugo u
braku i nisu mogli imati djece do
toga trenutka. ,,Ne boj se, Zaharija.
Uslisana ti je molitva” (Lk 1, 13),
rekao mu je andel. BoZji glasnici
objavili su sliénu poruku svetom
Josipu kada nije znao da li da primi
ili ne Mariju u svoju kucu (usp. Mt
1,20), kao i pastirima kada su se
prestravili shvativsi da Bog Zeli da
oni budu prvi koji ¢e se pokloniti tek
rodenom djetetu Isusu (usp. Lk 2, 10).
Ovaj i brojni drugi dogadaji dokaz su
da nas Bog uvijek Zeli pratiti u
donoSenju odluka vaznih za nasu
egzistenciju.

Ali nisu samo proroci i andeli
nositelji toga ,,ne boj se”. Kada je sam
Bog postao Covjekom, on osobno je
bio onaj koji je nastavio koristiti taj
refren na Zivotnim putevima onih
koji su ga okruzivali. Na primjer, s



tim istim rijeCima, Isus potice svoje
sluSatelje da ne dopuste da ih
obuzme neizvjesnost zbog toga Sto Ce
jesti ili odjenuti, ve¢ da se brinu za
svoje duse (usp. Mt 10, 31). Krist
takoder Zeli donijeti mir upravitelju
sinagoge koji je izgubio kcer, ali nije
izgubio vjeru (usp. Mt 5, 36), pruZiti
utjehu apostolima kada ga, nakon
no¢nog nevremena, vide kako im se
pribliZava hodajuci po vodi (usp. Iv
6, 19), ili umiriti trojicu - Petra, Ivana
i Jakova - koji su vidjeli njegovu slavu
na Taboru (usp. Mt 17, 7). Bog uvijek
zeli presresti te prirodne strahove od
njegovih obi¢nih i posebnih djela.

Sveti Josemaria takoder je primijetio
tu boZansku reakciju prisjecajuci se
jednog posebnog dogadaja u svom
unutarnjem zZivotu. Konkretno,
jednog ljetnog dana 1931. godine,
dok je slavio svetu misu, shvatio je
na posebno jasan nacin da su obi¢ni
muskarci i Zene oni koji ¢e nositi
Kristov kriz u svim ljudskim



aktivnostima. ,,Obicno, pred
nadnaravnim, osjecam strah.
Kasnije, uslijedi ne timeas!, Ja

sam” [1]. Taj strah ne nastaje samo u
svjetlu tog jedinstvenog djelovanja
milosti. Pojavl]juje se takoder, na
razli¢ite nacine, u obi¢cnom
krS¢anskom Zivotu; na primjer, kada
nam Bog daje da nazremo veli¢inu
njegove ljubavi i milosrda, kada malo
bolje shvacamo dubinu njegova
predanja na kriZu i u Euharistiji ili
kada iskusimo da nas poziva da ga
joS predanije slijedimo... i
uznemirava nas pomisao kakve
posljedice te milosti mogu imati u
naSem Zivotu.

SnaZnije od svake sumnje

Dok smo na zemlji, molitva je borba
[2]. Izgleda dramati¢no da su
najplemenitije Zelje ljudskoga srca -
kao Sto moZe biti Zivjeti u odnosu s
nasim vlastitim stvoriteljem -
djelomic¢no izobliCene i iskrivljene



pod utjecajem grijeha. NaSe Zudnje
za prijateljstvom, ljubavlju, ljepotom,
istinom, srecom ili mirom ispreplecu
se, u nasoj trenutnoj situaciji, s
naporom da nadidemo pogreske 1
potesSko¢om da pobijedimo odredena
protivljenja. To opce stanje ljudskog
Zivota otkriva se takoder u odnosu s
Gospodinom.

Na pocetku poboZnog Zivota, mnogi
se prepadnu jer ne znaju kako moliti
ili se pogube kad se suoce s
neuspjesima, nestabilnoscu ili
neredom koji mogu pratiti pocetak
svakog zadatka. Naslucujemo potom
da pribliziti se Gospodinu znaci
susresti se s KriZem; ne treba se
iznenaditi ako se pojavi bol, samoca,
protivstine [3]. Takoder se strahuje
da ¢e Gospodin s godinama dopustiti
kusnje i tmine koje ¢e od nas traziti
viSe od onoga $to mi moZemo
ponuditi. Ili se s nervozom gleda na
mogucnost da ¢e nas rutina obuzeti i
da ¢emo se na kraju morati



zadovoljiti s osrednjim odnosom s
Bogom.

Te rijeci - ,ne boj se” - koje su culi
Zaharija, Josip, pastiri, Petar, Ivan,
Jakov i mnogi drugi takoder se
upucuju svakome od nas tijekom
naseg zZivota. Podsjecaju nas da, u
milosnom Zivotu, nije klju¢no ono Sto
mi radimo, vec Sto ¢ini Gospodin.
»~Molitva je zajednicka zadaca Isusa
Krista i svakoga od nas” [4] u kojoj
glavni lik nije stvorenje, koje nastoji
paziti Sto Bog €ini, ve¢ Gospodin i
njegovo djelovanje u dusi. Ovo nam
je jednostavno razumjeti kada nam
Bog otvara nove horizonte, kada budi
osjecaje zahvalnosti ili kada nas
poziva da krenemo putevima
svetosti... Ali to isto povjerenje bi
trebalo ostati prisutno i kada se
pojave poteskoce, kada osjetimo
koliko smo maleni i kada se ¢ini da
nas tama okruzuje.



»,Ja sam, ne bojte se”. Onako kako je
Isus razumio poteSkoce, zbunjenost,
strahove i sumnje onih koji su ga
Zeljeli slijediti, tako razumije i nas.
NaS$ trud da zivimo u njegovoj blizini
uvijek je manji od njegove Zelje da
nas ima pokraj sebe. On je onaj koji
ustraje u tome da budemo sretni i
dovoljno je jak da ostvari taj svoj
plan, racunajucdi ¢ak i na nase
slabosti.

Stav koji nam pomaZe moliti

Sa svoje strane, trebamo napraviti
sve Sto je moguce da stupimo na
autenticne puteve molitve. Iako se
razgovor s drugima ¢ini spontan ili
prirodan, zapravo ucimo govoriti - i
otkrivamo glavna obiljezja dijaloga -
uz pomoc drugih i jako sporo. Isto se
dogada u odnosu s Bogom jer
,molitva treba malo po malo pustiti
korijenje u dusi, kao mala sjemenka
koja Ce se kasnije pretvoriti u bujno
stablo” [5]. Zbog toga je razumljivo



da su ucenici trazila od Isusa da ih
nauci moliti (usp. Lk 12,1).

Medu temeljnim odlikama
potrebnima za ulazak u molitveni
Zivot su vjera i povjerenje, poniznost
1 iskrenost. Kada molimo s krivim
stavom - na primjer, kada ne Zelimo
uociti Sto nas udaljava od Boga ili
kada nismo spremni odustati od
vlastite samodostatnosti - riskiramo
da naSa molitva postane sterilna.
Istina je da su Cesto ti krivi stavovi
nesvjesni. Takoder, ako ustrajemo s
modelom pogres$ne ucinkovitosti,
tako Cestim u nasoj kulturi, lako je
moguce da upadnemo u zamku da
procjenjujemo nas odnos s Bogom
samo po vidljivim rezultatima i da
nam, konacno, postaje tesko odvojiti
vrijeme za molitvu.

Medu tim osobnim intimnim
stavovima Kkoji su potrebni za
molitvu, narocito su bitni oni koji se
odnose na povjerenje u Gospodina.



UnatoC dobroj volji, odredene
praznine u formaciji dovode do toga
da brojne osobe Zive s krivom slikom
0 Bogu i njima samima. U nekim
sluCajevima mogu imati sliku Boga
kao strogog sudca koji zahtjeva
savrSeno ponasanje; u drugim pak
sluCajevima mogu misliti da trebamo
primiti ono Sto trazimo bas onako
kako mi Zelimo; ili da su grijesi
nepremostiva razlika u postizanju
iskrenog odnosa s Bogom. Iako moZe
izgledati oCigledno, trebali bismo
graditi nas molitveni Zivot na osnovi
nekih sredisSnjih vjerskih istina. Na
primjer, na tome da je Bog Otac pun
ljubavi koji uziva u nasem drustvu;
da je molitva uvijek djelotvorna jer
on prima nase molbe, iako njegovi
putevi nisu nasi putevi; ili da su nase
uvrede prilika da se ponovno
priblizimo nasSem spasitelju.

Predati Bogu nase poteskoce



,<Kaze$ da ne znas moliti? - Stavi se u
BoZju prisutnost i kada pocnes
govoriti: ,Gospodine, ne znam kako
moliti!...”, budi siguran da si zapoceo
s molitvom” [6]. Kao Sto je ucinio s
apostolima, Gospodin nas uci malo
po malo kako rasti u ovim intimnim
stavovima, ako se ne sakrijemo u
unutarnji monolog ni u anonimnu
molitvu, stranu nasim stvarnim
Zeljama i brigama [7].

Kao Sto se dogadalo njima, na$ odnos
s Bogom napreduje usred nasih
vlastitih slabosti. Manjak vremena,
rastresenost, umor ili rutina,
uobicajeni su u molitvi, sli¢no kao Sto
se dogada i u ljudskim odnosima.
Ponekad se zahtjeva odrZavanje
reda, pobjeda lijenosti, dati prednosti
onom $to je vazno pred onim §to je
hitno. U nekim drugim slucajevima,
realnost u finom prilagodavanju
trenutaka posvecenih Gospodinu,
kao Sto radi majka koja ne moze
zanemariti svoju malu djecu u niti



jednom trenutku. Znamo da nam,
ponekad, ,,u molitvi nedostaje
pozornost koju je tesko odrzati” [8].
NaSu paznju remete brige, nerijeSene
obaveze, podraZzaji s ekrana. A
najgore od svega je Sto mogu izazvati
pomutnju u naSem unutarnjem
svijetu: nadiru povrede u ljubavi
prema samom sebi, usporedbe, snovi
i maStanja, ljutnja ili raznorazna
sjecanja. MoZemo doZivjeti da se,
unatoc tome $to znamo da smo u
prisutnosti Bozjoj, ,,misli komeSaju u
glavi u najneprikladnijim
trenutcima” [9].

Kao Sto je logicno, fizicki umor
takoder utjeCe na nas: ,,Posao
iscrpljuje tvoje tijelo i ne mozes
moliti” [10]. MoZe nam posluZiti kao
utjeha kada se sjetimo da je umor
takoder uspavao apostole u slavi
Tabora (Lk 9,32) ili u tjeskobi
Getsemanskog vrta (Lk 22,45). I, osim
fizickog umora, u nasoj kulturi je
Cesta jedna vrsta unutarnjeg umora



koja dolazi od anksioznosti da
zavrsSimo sve zadace, od pritiska na
poslu i u drustvenim odnosima, ili
pred neizvjesnom buducnoS$cu...i to
unutarnje stanje moze povecati
poteSkoce mirnog meditiranja.

Gospodin dobro razumije - zapravo,
mnogo bolje nego mi - te poteskoce.
Zbhog toga, iako nas Cine da patimo
jer bismo htjeli pazljiviji odnos s
njim, Cesto ,nije vazno...ako se ne
uspije$ koncentrirati i sabrati” [11].
MozZemo pokusati pricati s Isusom
upravo o tim poslovima, vijestima,
osobama ili sjecanjima koja
zaokupljuju nasu mastu. Gospodina
zanima sve o nama, koliko god se
trivijalno ili nevazno cCinilo. I Cesto Ce
nam pomoci da te poslove, osobe ili
reakcije dozivljavamo na drugi
nacin, nadnaravno i s milosrdem. I
kao Sto to Cine djeca u maj¢inom
narucju, mozemo se odmarati u
njemu, predati mu svoje nemire,



skriti se u njegovom srcu kako bismo
dostigli mir.

Trud veéi od nasSega

Vjerojatno su najvece poteskoce
lukavstine Zavodnika koji ¢ini sve Sto
je moguce da odvoji Covjek od
molitve i od jedinstva s Bogom [12].
Demon je kuSao naSeg Gospodina na
kraju onih Cetrdeset dana samoce u
pustinji, kada je osjecao glad i slabost
(Mt 4,3).

Z1i obi¢no koristi naSu rastresenost i
grijeh da bi u srce usadio
nepovjerenje, oCaj i odbijanje ljubavi.
Naprotiv, kao Sto se neprestano
pojavljuje u Evandelju, nasa slabost
zapravo je razlog da se jos viSe
priblizimo Gospodinu. I, ,kako
napredujemo u nutarnjem zivotu, s
viSe jasnoce primjec¢ujemo osobne
nedostatke” [13].

Pod izgovorom poniznosti, demon
moZe posti¢i da povjerujemo da



nismo dostojni komunicirati s
Bogom, da su naSe Zelje za
predanjem prividne i da mogu
skrivati odredenu dozu licemjerja i
manjka odluc¢nosti. ,,Misli$ li da su
tvoji grijesi toliki da te Gospodin nece
moci Cuti?” [14]. Svijest 0 nasoj
niStavosti - koja je tako vrijedna u
sebi samoj - moZe prouzrociti
stvarnu, ali pogres$nu, patnju koja
ima malo toga zajednickog s
istinskom boli, i koja nas moZe
zatvoriti u mrzovoljno stanje, koje
Cak onemogucava molitvu. Naravno
da mlakost i grijesi mogu biti
prepreka za molitvu, ali ne u tom
smislu. Gospodin nas ne prestaje
voljeti koliko god velike bile nase
slabosti. Ne plase ga i ne iznenaduju i
ne odustaje od svoje Zelje da
postignemo svetost. I makar
svojevoljno pristali na rutinu,
konformizam ili mlakost, Bog ne
prestaje Cekati da mu se vratimo.



Ali neprijatelj takoder moze kusati
»cak 1 kada dusa izgara od ljubavi
prema Bogu. Zna da je tada pad puno
manje vjerojatan, ali i da - ako
postigne da stvorenje uvrijedi Boga,
pa makar i malo, u toj Ce savjesti
moci potaknuti veliku kusnju da
padne u ocaj” [15]. Potom se mogu
pojaviti gorcina i razoCaranje. Kako
bismo odrzali nadu Zivom u svakom
trenutku, bitno je da budemo realisti,
da priznamo svoju malenkost, da
shvatimo da je taj pretpostavljeni
ideal svetosti koji smo imali na
pameti - nedostizna punina -
pogresan. Potrebno je shvatiti da je
jedino Sto je vazno udovoljiti
Gospodinu i da je, iznad svega, jedino
presudno Sto Gospodin €ini svojom
mocnom ljubavlju, raCunajuéi na
nasu borbu i slabost.

Krs¢anska nada nije obi¢na ljudska
nada, utemeljena na nasim snagama
ili prirodnoj intuiciji o dobroti
stvoritelja. Nada je dar koji nas



nadilazi, koji Duh Sveti ulijeva u nas i
konstantno ga obnavlja. U tim
trenucima malodusnosti, ,prilika je
da zavapimo: sjeti se obecanja koja si
mi dao da me ispuni$ nadom: ona me
tjeSe u mom nistavilu i ispunjavaju
moj zivot snagom (Ps 118,

49-50)” [16]. Bog je onaj koji nas je
pozvao. Bog je onaj koji se trudi, vise
od nas samih, da nas privede u
jedinstvo s njim i onaj koji ima moc¢
to 1 ostvariti.

Kada je tama svjetlo

Tijekom Zivota, kao u svim
dugotrajnim odnosima, Gospodin nas
uci kako da ga s vremenom bolje
razumijemo i da sebe sebe
doZivljavamo na drugaciji nacin.
Petrov odnos s Isusom poprili¢no je
razliCit na pocetku, kada su su prvi
put susreli u blizini Jordana, i nakon
smrti i uskrsnuca na obali
Genezaretskog jezera. Isto se dogada
i s nama. Ne bismo trebali biti



iznenadeni kad nas Gospodin povede
bozanskim putevima kojima se
nismo nadali. Ponekad se skriva, iako
ga trazimo s istinskim poboznos¢u,
kao kada ga nisu pronasle Zene koje
su se uputile prema grobu (Lk 24,3).U
drugim slucajevima, naprotiv,
pojavljuje se kada smo zatvoreni u
sebe same, kao kada je stao pred
apostole (Lk 24,36). Ako nastavimo
vjerovati, s vremenom ¢emo shvatiti
da je ona tama bila obasjana
svjetloScu, da je sam Krist bio uz nas
njezno ponavljajuci - ,ne boj se” -u
onim trenucima kada smo kovali
Svoje srce po srcu njegovom.

Jon Borobia

[1] blazeni Alvaro del Portillo, Una
vida para Dios. Reflexiones en torno a
la figura de Josemaria Escriva de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992., str.
163-164.

[2] usp. Katekizam Katolicke Crkve,
br. 2573.



[3] usp. sveti Josemaria, Prijatelji
BoZji, br. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oracion mental, Rialp, Madrid, 1974.,
str. 147.

[5] sveti Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
295.

[6] sveti Josemaria, Put, br. 90.

[7] usp. sveti Josemaria, Brazda, br.
65.

[8] Katekizam Katolicke Crkve, br.
2705.

[9] sveti Josemaria, Brazda, br. 670.
[10] sveti Josemaria, Put, br. 895.
[11] sveti Josemaria, Brazda, br. 449.

[12] Katekizam Katolicke Crkve, br.
2725.



[13] sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
br. 20.

[14] Ibid., br. 253.
[15] Ibid., br. 303.
[16] Ibid., br. 305.

Photo: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/
(27.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (IX): Ne boj se, jer ja sam s tobom

