
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (IX):
Ne boj se, jer ja sam
s tobom

Tijekom našeg molitvenog
života također će se pojaviti
poteškoće ili sumnje. Mnogo je
razloga koji nam daju naslutiti
da nam je u tim trenucima Bog
naročito blizu.

8.10.2020.

Otprilike šest stoljeća prije Isusova
rođenja, židovski narod bio je pod
vlašću Babilona. Brojni su odvedeni



u stranu zemlju kao zatvorenici.
Izgledalo je kao da su stara obećanja
izblijedila. Iskušenje da se pomisli
kako je sve bilo prevara je postalo
vrlo vjerojatno. U ovom kontekstu,
pojavljuju se proročke knjige o
oslobođenju naroda i, posebno,
proročišta istinske duhovne dubine u
kojima Bog izražava svoju blizinu u
svakom trenutku. „Ne boj se”,
ponavlja uvijek iznova: „Kad preko
vode prelaziš, s tobom sam; ili preko
rijeke, neće te preplaviti. Pođeš li
kroz vatru, nećeš izgorjeti, plamen te
opaliti neće.” (Iz 43, 1-2) I dalje
nastavlja: „Ne boj se, jer ja sam s
tobom (...). Sinove mi dovedi
izdaleka, i kćeri moje s kraja
zemlje.” (Iz 43, 5-6)

Refren koji se ponavlja

U Novom zavjetu, kao što je logično,
poziv na povjerenje u Boga ne
iščezava, ne nestaje ta utjeha usred
životnih nemira. Ponekad se



Gospodin služi svojim anđelima, kao
kada se obraća Zahariji, mužu svete
Elizabete, na dan kada je prinosio
tamjan Svetištu; bili su već dugo u
braku i nisu mogli imati djece do
toga trenutka. „Ne boj se, Zaharija.
Uslišana ti je molitva” (Lk 1, 13),
rekao mu je anđel. Božji glasnici
objavili su sličnu poruku svetom
Josipu kada nije znao da li da primi
ili ne Mariju u svoju kuću (usp. Mt
1,20), kao i pastirima kada su se
prestravili shvativši da Bog želi da
oni budu prvi koji će se pokloniti tek
rođenom djetetu Isusu (usp. Lk 2, 10).
Ovaj i brojni drugi događaji dokaz su
da nas Bog uvijek želi pratiti u
donošenju odluka važnih za našu
egzistenciju.

Ali nisu samo proroci i anđeli
nositelji toga „ne boj se”. Kada je sam
Bog postao čovjekom, on osobno je
bio onaj koji je nastavio koristiti taj
refren na životnim putevima onih
koji su ga okruživali. Na primjer, s



tim istim riječima, Isus potiče svoje
slušatelje da ne dopuste da ih
obuzme neizvjesnost zbog toga što će
jesti ili odjenuti, već da se brinu za
svoje duše (usp. Mt 10, 31). Krist
također želi donijeti mir upravitelju
sinagoge koji je izgubio kćer, ali nije
izgubio vjeru (usp. Mt 5, 36), pružiti
utjehu apostolima kada ga, nakon
noćnog nevremena, vide kako im se
približava hodajući po vodi (usp. Iv
6, 19), ili umiriti trojicu - Petra, Ivana
i Jakova - koji su vidjeli njegovu slavu
na Taboru (usp. Mt 17, 7). Bog uvijek
želi presresti te prirodne strahove od
njegovih običnih i posebnih djela.

Sveti Josemaría također je primijetio
tu božansku reakciju prisjećajući se
jednog posebnog događaja u svom
unutarnjem životu. Konkretno,
jednog ljetnog dana 1931. godine,
dok je slavio svetu misu, shvatio je
na posebno jasan način da su obični
muškarci i žene oni koji će nositi
Kristov križ u svim ljudskim



aktivnostima. „Obično, pred
nadnaravnim, osjećam strah.
Kasnije, uslijedi ne timeas!, Ja
sam” [1]. Taj strah ne nastaje samo u
svjetlu tog jedinstvenog djelovanja
milosti. Pojavljuje se također, na
različite načine, u običnom
kršćanskom životu; na primjer, kada
nam Bog daje da nazremo veličinu
njegove ljubavi i milosrđa, kada malo
bolje shvaćamo dubinu njegova
predanja na križu i u Euharistiji ili
kada iskusimo da nas poziva da ga
još predanije slijedimo… i
uznemirava nas pomisao kakve
posljedice te milosti mogu imati u
našem životu.

Snažnije od svake sumnje

Dok smo na zemlji, molitva je borba
[2]. Izgleda dramatično da su
najplemenitije želje ljudskoga srca -
kao što može biti živjeti u odnosu s
našim vlastitim stvoriteljem -
djelomično izobličene i iskrivljene



pod utjecajem grijeha. Naše žudnje
za prijateljstvom, ljubavlju, ljepotom,
istinom, srećom ili mirom isprepleću
se, u našoj trenutnoj situaciji, s
naporom da nadiđemo pogreške i
poteškoćom da pobijedimo određena
protivljenja. To opće stanje ljudskog
života otkriva se također u odnosu s
Gospodinom.

Na početku pobožnog života, mnogi
se prepadnu jer ne znaju kako moliti
ili se pogube kad se suoče s
neuspjesima, nestabilnošću ili
neredom koji mogu pratiti početak
svakog zadatka. Naslućujemo potom
da približiti se Gospodinu znači 
susresti se s Križem; ne treba se
iznenaditi ako se pojavi bol, samoća,
protivštine [3]. Također se strahuje
da će Gospodin s godinama dopustiti
kušnje i tmine koje će od nas tražiti
više od onoga što mi možemo
ponuditi. Ili se s nervozom gleda na
mogućnost da će nas rutina obuzeti i
da ćemo se na kraju morati



zadovoljiti s osrednjim odnosom s
Bogom.

Te riječi - „ne boj se” - koje su čuli
Zaharija, Josip, pastiri, Petar, Ivan,
Jakov i mnogi drugi također se
upućuju svakome od nas tijekom
našeg života. Podsjećaju nas da, u
milosnom životu, nije ključno ono što
mi radimo, već što čini Gospodin.
„Molitva je zajednička zadaća Isusa
Krista i svakoga od nas” [4] u kojoj
glavni lik nije stvorenje, koje nastoji
paziti što Bog čini, već Gospodin i
njegovo djelovanje u duši. Ovo nam
je jednostavno razumjeti kada nam
Bog otvara nove horizonte, kada budi
osjećaje zahvalnosti ili kada nas
poziva da krenemo putevima
svetosti… Ali to isto povjerenje bi
trebalo ostati prisutno i kada se
pojave poteškoće, kada osjetimo
koliko smo maleni i kada se čini da
nas tama okružuje.



„Ja sam, ne bojte se”. Onako kako je
Isus razumio poteškoće, zbunjenost,
strahove i sumnje onih koji su ga
željeli slijediti, tako razumije i nas.
Naš trud da živimo u njegovoj blizini
uvijek je manji od njegove želje da
nas ima pokraj sebe. On je onaj koji
ustraje u tome da budemo sretni i
dovoljno je jak da ostvari taj svoj
plan, računajući čak i na naše
slabosti.

Stav koji nam pomaže moliti

Sa svoje strane, trebamo napraviti
sve što je moguće da stupimo na
autentične puteve molitve. Iako se
razgovor s drugima čini spontan ili
prirodan, zapravo učimo govoriti - i
otkrivamo glavna obilježja dijaloga -
uz pomoć drugih i jako sporo. Isto se
događa u odnosu s Bogom jer
„molitva treba malo po malo pustiti
korijenje u duši, kao mala sjemenka
koja će se kasnije pretvoriti u bujno
stablo” [5]. Zbog toga je razumljivo



da su učenici tražila od Isusa da ih
nauči moliti (usp. Lk 12,1).

Među temeljnim odlikama
potrebnima za ulazak u molitveni
život su vjera i povjerenje, poniznost
i iskrenost. Kada molimo s krivim
stavom - na primjer, kada ne želimo
uočiti što nas udaljava od Boga ili
kada nismo spremni odustati od
vlastite samodostatnosti - riskiramo
da naša molitva postane sterilna.
Istina je da su često ti krivi stavovi
nesvjesni. Također, ako ustrajemo s
modelom pogrešne učinkovitosti,
tako čestim u našoj kulturi, lako je
moguće da upadnemo u zamku da
procjenjujemo naš odnos s Bogom
samo po vidljivim rezultatima i da
nam, konačno, postaje teško odvojiti
vrijeme za molitvu.

Među tim osobnim intimnim
stavovima koji su potrebni za
molitvu, naročito su bitni oni koji se
odnose na povjerenje u Gospodina.



Unatoč dobroj volji, određene
praznine u formaciji dovode do toga
da brojne osobe žive s krivom slikom
o Bogu i njima samima. U nekim
slučajevima mogu imati sliku Boga
kao strogog sudca koji zahtjeva
savršeno ponašanje; u drugim pak
slučajevima mogu misliti da trebamo
primiti ono što tražimo baš onako
kako mi želimo; ili da su grijesi
nepremostiva razlika u postizanju
iskrenog odnosa s Bogom. Iako može
izgledati očigledno, trebali bismo
graditi naš molitveni život na osnovi
nekih središnjih vjerskih istina. Na
primjer, na tome da je Bog Otac pun
ljubavi koji uživa u našem društvu;
da je molitva uvijek djelotvorna jer
on prima naše molbe, iako njegovi
putevi nisu naši putevi; ili da su naše
uvrede prilika da se ponovno
približimo našem spasitelju.

Predati Bogu naše poteškoće



„Kažeš da ne znaš moliti? - Stavi se u
Božju prisutnost i kada počneš
govoriti: „Gospodine, ne znam kako
moliti!...”, budi siguran da si započeo
s molitvom” [6]. Kao što je učinio s
apostolima, Gospodin nas uči malo
po malo kako rasti u ovim intimnim
stavovima, ako se ne sakrijemo u
unutarnji monolog ni u anonimnu
molitvu, stranu našim stvarnim
željama i brigama [7].

Kao što se događalo njima, naš odnos
s Bogom napreduje usred naših
vlastitih slabosti. Manjak vremena,
rastresenost, umor ili rutina,
uobičajeni su u molitvi, slično kao što
se događa i u ljudskim odnosima.
Ponekad se zahtjeva održavanje
reda, pobjeda lijenosti, dati prednosti
onom što je važno pred onim što je
hitno. U nekim drugim slučajevima,
realnost u finom prilagođavanju
trenutaka posvećenih Gospodinu,
kao što radi majka koja ne može
zanemariti svoju malu djecu u niti



jednom trenutku. Znamo da nam,
ponekad, „u molitvi nedostaje
pozornost koju je teško održati” [8].
Našu pažnju remete brige, neriješene
obaveze, podražaji s ekrana. A
najgore od svega je što mogu izazvati
pomutnju u našem unutarnjem
svijetu: nadiru povrede u ljubavi
prema samom sebi, usporedbe, snovi
i maštanja, ljutnja ili raznorazna
sjećanja. Možemo doživjeti da se,
unatoč tome što znamo da smo u
prisutnosti Božjoj, „misli komešaju u
glavi u najneprikladnijim
trenutcima” [9].

Kao što je logično, fizički umor
također utječe na nas: „Posao
iscrpljuje tvoje tijelo i ne možeš
moliti” [10]. Može nam poslužiti kao
utjeha kada se sjetimo da je umor
također uspavao apostole u slavi
Tabora (Lk 9,32) ili u tjeskobi
Getsemanskog vrta (Lk 22,45). I, osim
fizičkog umora, u našoj kulturi je
česta jedna vrsta unutarnjeg umora



koja dolazi od anksioznosti da
završimo sve zadaće, od pritiska na
poslu i u društvenim odnosima, ili
pred neizvjesnom budućnošću...i to
unutarnje stanje može povećati
poteškoće mirnog meditiranja.

Gospodin dobro razumije - zapravo,
mnogo bolje nego mi - te poteškoće.
Zbog toga, iako nas čine da patimo
jer bismo htjeli pažljiviji odnos s
njim, često „nije važno...ako se ne
uspiješ koncentrirati i sabrati” [11].
Možemo pokušati pričati s Isusom
upravo o tim poslovima, vijestima,
osobama ili sjećanjima koja
zaokupljuju našu maštu. Gospodina
zanima sve o nama, koliko god se
trivijalno ili nevažno činilo. I često će
nam pomoći da te poslove, osobe ili
reakcije doživljavamo na drugi
način, nadnaravno i s milosrđem. I
kao što to čine djeca u majčinom
naručju, možemo se odmarati u
njemu, predati mu svoje nemire,



skriti se u njegovom srcu kako bismo
dostigli mir.

Trud veći od našega

Vjerojatno su najveće poteškoće
lukavštine Zavodnika koji čini sve što
je moguće da odvoji čovjek od
molitve i od jedinstva s Bogom [12].
Demon je kušao našeg Gospodina na
kraju onih četrdeset dana samoće u
pustinji, kada je osjećao glad i slabost
(Mt 4,3).

Zli obično koristi našu rastresenost i
grijeh da bi u srce usadio
nepovjerenje, očaj i odbijanje ljubavi.
Naprotiv, kao što se neprestano
pojavljuje u Evanđelju, naša slabost
zapravo je razlog da se još više
približimo Gospodinu. I, „kako
napredujemo u nutarnjem životu, s
više jasnoće primjećujemo osobne
nedostatke” [13].

Pod izgovorom poniznosti, demon
može postići da povjerujemo da



nismo dostojni komunicirati s
Bogom, da su naše želje za
predanjem prividne i da mogu
skrivati određenu dozu licemjerja i
manjka odlučnosti. „Misliš li da su
tvoji grijesi toliki da te Gospodin neće
moći čuti?” [14]. Svijest o našoj
ništavosti - koja je tako vrijedna u
sebi samoj - može prouzročiti
stvarnu, ali pogrešnu, patnju koja
ima malo toga zajedničkog s
istinskom boli, i koja nas može
zatvoriti u mrzovoljno stanje, koje
čak onemogućava molitvu. Naravno
da mlakost i grijesi mogu biti
prepreka za molitvu, ali ne u tom
smislu. Gospodin nas ne prestaje
voljeti koliko god velike bile naše
slabosti. Ne plaše ga i ne iznenađuju i
ne odustaje od svoje želje da
postignemo svetost. I makar
svojevoljno pristali na rutinu,
konformizam ili mlakost, Bog ne
prestaje čekati da mu se vratimo.



Ali neprijatelj također može kušati
„čak i kada duša izgara od ljubavi
prema Bogu. Zna da je tada pad puno
manje vjerojatan, ali i da - ako
postigne da stvorenje uvrijedi Boga,
pa makar i malo, u toj će savjesti
moći potaknuti veliku kušnju da
padne u očaj” [15]. Potom se mogu
pojaviti gorčina i razočaranje. Kako
bismo održali nadu živom u svakom
trenutku, bitno je da budemo realisti,
da priznamo svoju malenkost, da
shvatimo da je taj pretpostavljeni
ideal svetosti koji smo imali na
pameti - nedostižna punina -
pogrešan. Potrebno je shvatiti da je
jedino što je važno udovoljiti
Gospodinu i da je, iznad svega, jedino
presudno što Gospodin čini svojom
moćnom ljubavlju, računajući na
našu borbu i slabost.

Kršćanska nada nije obična ljudska
nada, utemeljena na našim snagama
ili prirodnoj intuiciji o dobroti
stvoritelja. Nada je dar koji nas



nadilazi, koji Duh Sveti ulijeva u nas i
konstantno ga obnavlja. U tim
trenucima malodušnosti, „prilika je
da zavapimo: sjeti se obećanja koja si
mi dao da me ispuniš nadom: ona me
tješe u mom ništavilu i ispunjavaju
moj život snagom (Ps 118,
49-50)” [16]. Bog je onaj koji nas je
pozvao. Bog je onaj koji se trudi, više
od nas samih, da nas privede u
jedinstvo s njim i onaj koji ima moć
to i ostvariti.

Kada je tama svjetlo

Tijekom života, kao u svim
dugotrajnim odnosima, Gospodin nas
uči kako da ga s vremenom bolje
razumijemo i da sebe sebe
doživljavamo na drugačiji način.
Petrov odnos s Isusom poprilično je
različit na početku, kada su su prvi
put susreli u blizini Jordana, i nakon
smrti i uskrsnuća na obali
Genezaretskog jezera. Isto se događa
i s nama. Ne bismo trebali biti



iznenađeni kad nas Gospodin povede
božanskim putevima kojima se
nismo nadali. Ponekad se skriva, iako
ga tražimo s istinskim pobožnošću,
kao kada ga nisu pronašle žene koje
su se uputile prema grobu (Lk 24,3).U
drugim slučajevima, naprotiv,
pojavljuje se kada smo zatvoreni u
sebe same, kao kada je stao pred
apostole (Lk 24,36). Ako nastavimo
vjerovati, s vremenom ćemo shvatiti
da je ona tama bila obasjana
svjetlošću, da je sam Krist bio uz nas
nježno ponavljajući - „ne boj se” - u
onim trenucima kada smo kovali
svoje srce po srcu njegovom.

Jon Borobia

[1] blaženi Álvaro del Portillo, Una
vida para Dios. Reflexiones en torno a
la figura de Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992., str.
163-164.

[2] usp. Katekizam Katoličke Crkve,
br. 2573.



[3] usp. sveti Josemaría, Prijatelji
Božji, br. 301.

[4] Eugene Boylan, Dificultades en la
oración mental, Rialp, Madrid, 1974.,
str. 147.

[5] sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
295.

[6] sveti Josemaría, Put, br. 90.

[7] usp. sveti Josemaría, Brazda, br.
65.

[8] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2705.

[9] sveti Josemaría, Brazda, br. 670.

[10] sveti Josemaría, Put, br. 895.

[11] sveti Josemaría, Brazda, br. 449.

[12] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2725.



[13] sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 20.

[14] Ibid., br. 253.

[15] Ibid., br. 303.

[16] Ibid., br. 305.

Photo: Sabine Ojeil on Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-

sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/
(27.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ix-ne-boj-se-jer-ja-sam-s-tobom/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (IX): Ne boj se, jer ja sam s tobom

