
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (IV):
Naučiti slušati

Blažena Guadalupe napisala je
o svom životu molitve: „Pođi
dublje u tu tišinu da bi dospio
do samoga Boga: tamo gdje čak
ni anđeli ne smiju ući bez našeg
dopuštenja.“ Novi članak u
seriji o molitvi.

8.05.2020.

Gospodin je izabrao Mojsija za vrlo
važnu zadaću: voditi njegov narod u
novoj epizodi povijesti spasenja.



Njegovom je suradnjom Izrael spašen
egipatskog ropstva i doveden u
obećanu zemlju. Po njegovoj su
molitvi Izraelci primili ploče Zakona
i upute za svoj savez s Bogom. Kako
je Mojsije dospio do ove točke? Kako
je postigao taj bliski sklad s Bogom
koji će, s vremenom, učinitinjegov
život plodnim za tolike ljude: za cijeli
židovski narod i za sve nas koji ćemo
doći kasnije?

Iako je Mojsije izabran od Boga od
samoga rođenja, baš kako pokazuje
njegov providonosni bijeg od
faraonovih progona, začuđujuće je
da je Gospodina susreo tek nakon
mnogo godina. U svojoj se mladosti
činio kao posve obična osoba, iako se
jako brinuo za svoj židovski narod
(usp. Izl 2:15). Ono što možda
najbolje objašnjava njegovu
transformaciju je njegova spremnost
za slušanje Boga. (1) Tako i mi, kako
bismo dospjeli tamo gdje smo
pozvani biti, također se trebamo



transformirati kroz sposobnost
slušanja. Sigurno nije lako doseći
bliskost s Bogom koju nam opisuje
Knjiga Izlaska: „Tako bi Jahve
razgovarao s Mojsijem licem u lice,
kao što čovjek govori s prijateljem (Izl
33:11). Ovaj proces obično traje
godinama – i često trebamo ponovo
započeti učiti kako moliti, baš kao da
smo tek započeli svoj dijalog s
Bogom.

„Mojsije! Mojsije!“

Otkriti našu potrebu za molitvom
znači shvatiti da nas je On „prvi
volio“ (1 Iv 4:19), a isto tako je On taj
koji nam prvi govori. Na svoju sliku
stvori Bog čovjeka, na sliku Božju on
ga stvori, muško i žensko stvori ih. I
blagoslovi ih Bog i reče im… (Post
1:27-28).(2) Bog koji preuzima
inicijativu i stvara nas iz ljubavi te
nam daje posebnu zadaću, također
poduzima prvi korak u našem
molitvenom životu. U svom dijalogu



s Bogom, upravo je On taj koji
izgovara prvu riječ.

Ova „prva riječ“ može se pronaći već
u samoj želji za Bogom koju je On
sam zasijao u naše srce i koju su
brojna iskustva probudila. Prva
Gospodinova objava Mojsiju bila je
na brdu Horeb, također zvanom i
„Božja planina“. Tamo mu se anđeo 
Jahvin ukaže u rasplamtjeloj vatri iz
jednog grma. On se zagleda: grm sav
u plamenu, a ipak ne izgara. „Hajde
da priđem“, reče Mojsije, „i
promotrim ovaj čudni prizor: zašto
grm ne sagorijeva.“ (Izl 3:2-3). Nije to
bila samo znatiželja u ovom
veličanstvenom događaju. Mojsije je
shvatio da se odvija nešto
transcendentalno, nešto veće od
njega samoga.

U svojim životima i mi također
možemo ostati zatečeni događajima
koji nam otvaraju dublju dimenziju
stvarnosti. Najčešće se radi o duboko



osobnom otkriću nečega što nismo
dovoljno cijenili. Osjećamo Božju
prisutnost u tome što smo postali
svjesni jednog od njegovih darova, ili
kada shvatimo kako nam prepreke i
poteškoće pomažu u sazrijevanju i
pomažu nam suočiti se s izazovnim
okolnostima ili zadaćama. Može se
također raditi o otkriću u svijetu oko
nas: u našoj obitelji, prijateljima, u
ljepoti prirode… Na jedan ili na drugi
način otkrijemo potrebu za
molitvom, zahvaljivanjem, za
traženjem pomoći… i obraćamo se
Bogu. Ovo je prvi korak.

Kad je Jahve vidio kako prilazi da
razmotri, iz grma ga Bog zovne:
»Mojsije! Mojsije!« »Evo me!« – javi se
(Izl 3:4). Dijalog započinje kada
pogledamo Boga, kada shvatimo da
nas On već gleda. I naše riječi, ako je
to potrebno, dolaze nakon što
poslušamo što Bog ima reći. Kada
bismo sami pokušavali, nikada ne
bismo mogli moliti. Već radije



trebamo svoj pogled svrnuti na
Gospodina i prisjetiti se njegova
utješnog obećanja: ja sam s vama u
sve dane – do svršetka svijeta (Mt
28:20).

Prema tome, vjera ispunjena
povjerenjem u Boga esencijalna je za
svaku iskrenu molitvu. Često je
najbolji način započinjanja molitve
zamoliti Gospodina da nas poduči.
Upravo su to učinili i apostoli i to nas
je sveti Josemaria ohrabrivao: „Ako
se ne osjećaš sposobnim moliti, idi
Kristu kako su Njemu išli apostoli:
Gospodine, nauči nas moliti! Onda
ćeš doživjeti, da Duh Sveti pritječe u
pomoć našoj slabosti, jer mi ne
znamo što da molimo kako treba, ali
sam Duh posreduje za nas
neizrecivim uzdisajima (Rim 8,26),
jer ni jedna riječ ne može izraziti onu
neizmjernu dubinu.(3)

„Izuj obuću s nogu“



Na kraju duhovnih vježbi blažena
Guadalupe Ortiz de Landázuri
napisala je svetom Josemariji: „U
drugim sam vam pismima govorila o
svom unutarnjem razgovoru s
Bogom, mojoj molitvi itd.: Kad se
malo potrudim, Gospodin mi
olakšava i ja se u potpunosti
predajem.“ (4) Inicijativa za molitvu i
sama molitva, dar su od Boga. Ali
možemo također i sebe pitati: koja je
naša uloga ovdje? Dijalog s našim
Gospodinom je milost, ali ipak nije
pasivna jer da bismo je primili
moramo je željeti primiti.

Uz to što silno želimo primiti ovu
milost, što još možemo učiniti kako
bismo postigli ovaj život intenzivne
molitve? Dobra polazna točka može
biti shvaćanje kome se obraćamo i
odgovoriti stavom poštovanja i
klanjanja. U dijalogu na brdu Horeb,
Bog je rekao Mojsiju: »Ne prilazi
ovamo!« – reče. »Izuj obuću s nogu!
Jer mjesto na kojem stojiš sveto je tlo.



»Ja sam«, nastavi, »Bog tvoga oca;
Bog Abrahamov, Bog Izakov, Bog
Jakovljev.« Mojsije zakloni lice: bojao
se u Boga gledati (Izl 3:5-6).

Izuvanje obuće i pokrivanje lica bio
je odgovor najvećeg izraelskog
proroka prilikom prvog susreta s
Bogom. Kada je to učinio pokazao je
svoju duboku svijest da se nalazi
pred transcendentalnim Bogom. I mi
možemo učiniti isti čin adoracije
kada se primaknemo Isusu u
Svetohraništu. Kao što je rekao
Benedikt XVI u molitvi bdijenja s
mladima pred Isusom u Presvetom
Sakramentu: „Ovdje u svetoj Hostiji
On je prisutan tu pred nama i među
nama. Kao nekada i sada je
otajstveno obavijen svetom tišinom;
kao nekada, i ovdje se otkriva
istinsko Božje lice. Za nas je On
postao zrno koje pada na tlo, umire i
donosi plod sve do kraja svijeta (usp. 
Iv 12:24). I sada je prisutan baš kao i
tada u Betlehemu. Poziva nas na



nutarnje hodočašće zvano klanjanje.
Pođimo na ovo hodočašće duha i
zamolimo ga da bude naš vođa.“(5)

Svoje klanjanje u molitvi iskazujemo
na različite načine. Pred Isusom u
Presvetom Sakramentu mi,
primjerice, kleknemo, kao znak naše
malenkosti pred Bogom. A kada nam
okolnosti onemogućavaju da se
molimo pred Presvetim
Sakramentom, možemo učiniti nešto
slično poput oživljavanja svijesti da
je Bog istinski u našoj duši i možemo
„u nutrini“ kleknuti, moleći polako
svaku riječ uvodne molitve ili neke
druge molitve koja nas podsjeća da
smo u Njegovoj prisutnosti.

„Oblak ga obavijaše“

Kada je Mojsije primio ploče zakona,
s Bogom je razgovarao usred velikih
manifestacija njegove slave, ali
također i u velikoj intimnosti. Slava
se Jahvina nastani na Sinajskom brdu
i oblak ga obavijaše šest dana.



Sedmoga dana zovne Jahve Mojsija iz
oblaka. Slava Jahvina na vrhuncu
brda bijaše očima Izraelaca kao vatra
koja sažiže. Mojsije zađe u oblak i
uspne se na brdo. Četrdeset dana i
četrdeset noći boravio je Mojsije na
brdu. (Izl 24:16-18).

Oblak predstavlja slavu Božju i
pokazuje prisutnost Duha Svetoga.
Ali također uspostavlja i intimnu
atmosferu usred razgovora između
proroka i njegovog Stvoritelja. Tako
učimo da ako želimo moliti, trebamo
razvijati vrline koje olakšavaju
intimnost s Bogom: ljubav prema
tišini, kako nutarnjoj tako i vanjskoj;
upornost; sposobnost pažljivog
slušanja koja nam omogućava čuti
njegov glas.

Ponekad nam je teško cijeniti tišinu,
a ako tijekom molitve ništa ne
uspijemo čuti, često pokušavamo
vrijeme ispuniti riječima, čitanjem ili
čak slikama i zvukom. Iako to radimo



s dobrom namjerom, tada nam može
biti teže slušati Boga. Možda nam je
potrebno „obraćenje tišini“, koja je
puno više od obične šutnje. Sveti
Josemaria napisao je riječi tijekom
ljeta 1932.godine koje su kasnije
objavljene u knjizi Put, a koje grafički
prikazuju kako naš razgovor s Bogom
uvijek treba biti na ovaj način:
„Šutnja je stražar na vratima
nutarnjeg života.“ (6)

Vanjska buka i nemirne strasti
uzburkaju našu pažnju, dok tišina
ponovo uspostavlja jedinstvo našeg
srca i vodi nas na razmišljanje o
smjeru vlastitog života. Aktivnost i
rječitost u našoj molitvi ne
približavaju nas Bogu niti nam
omogućavaju djelovati istinskom
dubinom. Kada smo hiperaktivni,
nemamo vremena sabrati srce,
misliti, dubinski živjeti, dok nas
tišina, i nutarnja i vanjska, vodi
susretu s Bogom, On nas posve
obuzme. Prema tome, molitva



zahtijeva tišinu koja uopće nije
negativna i prazna, već ispunjena
Bogom i vodi nas otkrivanju njegove
prisutnosti. Kao što je napisala
blažena Guadalupe: „Pođi dublje u tu
tišinu kako bi došao tamo gdje je sam
Bog: gdje ni anđeli ne smiju ulaziti
bez našeg dopuštenja. Za klanjati se
Bogu, slaviti Ga i izjavljivati Mu
ljubav.“ (7) Upravo nam ovakva
tišina omogućava slušati Boga.

Dakle, radi se o usmjeravanju pažnje
– intelekta, volje i naklonosti – na
Boga, a sve kako bismo dopustili
samima sebi da nas On izazove.
Prema tome, možemo se pitati onako
kako nam preporučuje papa Franjo:
„Jesu li to trenuci u kojima se tiho
stavljaš u Božju prisutnost, kada
mirno s Njim provodiš vrijeme, kada
crpiš vodu s Njegovog izvora?
Dopuštaš li da Njegova vatra zapali
tvoje srce? Ako ne dopustiš da te On
malo po malo zagrijava svojom
ljubavlju i nježnosti nećeš se zapaliti.



Kako onda misliš zapaliti druga srca
svojim riječima i svjedočenjem?“ (8)

Uz tišinu, jednako je važna i
upornost, jer molitva zahtijeva
dosljednost. Zahtijeva vrijeme i trud,
baš kao kod Mojsija, koji je šest dana
proveo u oblaku da bi tek sedmoga
dana primio Božju riječ. Prije svega
vanjska upornost-vjernost
postavljenom vremenu za molitvu i
njezinom trajanju. Kao što je sveti
Josemaria uvijek savjetovao:
„Razmatranje. – U određeno vrijeme
i određenog trajanja. – Inače će se
prilagoditi našim udobnostima: to je
nedostatak mrtvljenja. A molitva bez
mrtvljenja je malo uspješna.“ (9)
Kada nam je motiv ljubav, ova
upornost bit će vrata prema
prijateljstvu s Bogom koje se izražava
kroz razgovor, budući se On nikada
ne nameće. On će nam govoriti samo
ako mi to želimo. Upornost je s naše
strane način da pokažemo i



njegujemo svoju goruću želju za
primanjem njegovih nježnih riječi.

Uz izvanjsku upornost, potrebna
nam je i nutarnja, kao način učenja
slušati. Trebamo usmjeriti svoj
razum i boriti se protiv rastresenosti,
poticati svoju volju na činove ljubavi
i njegovati svoju naklonost koja je
ponekad manjkava. Ovaj trud može
umarati, osobito ako se trebamo
često truditi jer nas puno toga čini
rastresenim. Nadalje, odlučnost da
slušamo ne treba se miješati s
naglašenom strogosti ili metodom
koncentracije, jer nam molitva treba
slobodno teći. Iznad svega, ona teče
tamo gdje joj Bog dopušta – vjetar
puše gdje hoće (Iv 3:8)—ali također u
skladu s našom specifičnom
situacijom. Veliki dio naše molitve
može ponekad biti jednostavno
misliti na ljude koje volimo i moliti
Boga za njih, a to je već razgovor
ljubavi.



Jedan poseban savjet koji može
pomoći našoj odlučnosti da naučimo
slušati: izbjegavati bilo kakav
„multitasking“ kako bismo ostali
fokusirani i prisutni tijekom
razgovora, bez da se brinemo za
druge okupacije; njegovati stav
onoga koji želi učiti, ponizno
priznajući svoju ništavnost i Božje
savršenstvo, možda koristeći kratke
zazive ili strelovite molitve;
postavljati Gospodinu određena
pitanja i ostaviti Mu prostora da
odgovori kada On to želi ili Mu
jednostavno reći da smo spremni
učiniti štogod On od nas traži;
razmatrati o Njegovoj ljubavi i pustiti
svoje misli da teku dok se borimo
protiv rastresenosti; naučiti držati
um otvorenim kako bismo Mu
dozvolili da nas iznenadi i kako
bismo sanjali Božje snove, bez
pokušavanja da „kontroliramo“ svoju
molitvu. Tako otvaramo srce i
Božjem otajstvu i njegovoj „logici“ i



mirno možemo prihvatiti činjenicu
da nismo sigurni gdje nas On to vodi.

„Pokaži mi slavu“

Kada započinjemo molitvu razumno
očekujemo da će nam se Bog obratiti
– kao što se to zaista često i dogodi.
Ali bez obzira na sve budemo
frustrirani u onim trenucima kada
završimo molitvu, a da ništa nismo
čuli, ili smo čuli jako malo. Ali, bez
obzira što se dogodilo, trebamo biti
sigurni u to da je molitva uvijek
plodna. Na brdu Sinaj Mojsije moli: 
»Pokaži mi svoju slavu«. »Dopustit ću
da ispred tebe prođe sav moj sjaj«,
odgovori, »i pred tobom ću izustiti
svoje ime Jahve. Bit ću milostiv kome
hoću da milostiv budem; smilovat ću
se komu hoću da se smilujem. A ti«,
doda, »moga lica ne možeš vidjeti, jer
ne može čovjek mene vidjeti i na
životu ostati. Evo mjesta ovdje uza
me«, nastavi Jahve. »Stani na pećinu!
Dok moja slava bude prolazila, stavit



ću te u pukotinu pećine i svojom te
rukom zakloniti dok ne prođem. Onda
ću ja svoju ruku maknuti, pa ćeš me s
leđa vidjeti. Ali se lice moje ne može
vidjeti.« (Izl 33:18-23). Ako je Mojsije
bio frustriran jer ne vidi Božje lice, a
tome se nadao, mogao je prestati
pokušavati ili izgubiti motivaciju za
daljnje susrete. Ali Mojsije je
dozvolio da ga Bog vodi i tako postao
onaj koji je Boga poznavao licem u
lice.

Ključ molitve nije u postizanju
opipljivih rezultata, jednako kao ni
biti zauzet određeni vremenski
period. Ono što mi tražimo kroz svoj
razgovor s Bogom nisu trenutni
rezultati, već želimo dosegnuti jednu
razinu, moliti tako da na neki način
molitvu još više poistovjetimo s
vlastitim životom: sa svojim mislima,
naklonostima, nadama i snovima…
Želimo biti s Bogom, ostati cijeli dan
u njegovoj prisutnosti. Ukratko,
osnovni plod molitve jest život u



Bogu. Tada se na molitvu gleda kao
na komunikaciju života: života kojeg
smo primili i života kojeg živimo,
života kojeg prihvaćamo i života
kojeg dajemo. Nije važno ako
nemamo toplih osjećaja ili
veličanstvenog prosvjetljenja. Na
puno jednostavniji način će tema
naše molitve, kako je rekao sveti
Josemaria (10), biti tema našeg života
i obrnuto. Jer će cijeli naš život
postati autentična molitva otvarajući
se u „široku, mirnu i sigurnu
rijeku.“ (11)

(1) Benedikt XVI je u svojoj katehezi o
molitvi rekao: „Dok čitamo Stari
zavjet primjećujemo jedan lik koji se
ističe među ostalima: Mojsije, kao
čovjek molitve.“ Opća audijencija,
1.lipnja 2011.



(2) Isto se događa u opisu stvaranja
čovjeka: usp. Post 2:16.

(3) Prijatelji Božji, 244.

(4) Pismo, 12.prosinca 1949., u Pisma
svecu, pog. 2.

(5) Benedikt XVI, Obraćanje,
20.kolovoza 2005.

(6) Put, 281.

(7) Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri. Ares,
Milan, 2019, str. 79.

(8) Franjo, Gaudete et exsultate, 151.

(9) Brazda, 446.

(10) Usp. Susret s Kristom, 174.

(11) Prijatelji Božji, 306.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-

sebe-iv-nauciti-slusati/ (29.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-iv-nauciti-slusati/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-iv-nauciti-slusati/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-iv-nauciti-slusati/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (IV): Naučiti slušati

