
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (III): U
društvu svetaca

Kako bismo naučili moliti mogu
nam pomoći oni muškarci i
žene koji su molili tijekom svog
života: sveci. Na poseban način,
sveta Marija.

17.04.2020.

Isus se prvi put javno uspinje prema
Jeruzalemu. Konačno se potpuno
posvećuje navještanju Božjeg
kraljevstva svojim riječima i svojim
čudima. Njegova slava, nakon čuda



koje je učinio u Kani, počela se širiti
malo po malo. U to vrijeme, skriven u
tišini i tami noći, jedan poprilično
poznat židovski učitelj približava se
kako bi razgovarao s njim (Iv, 3, 1).
Nikodemova nutrina je protresena u
trenutku kada je čuo i vidio Krista.
Mnoge su se stvari vrtile po njegovoj
glavi i želio ih je razriješiti u
intimnom razgovoru s Isusom licem
u lice. Isus, koji poznaje iskrenost
njegova srca, odmah mu kaže: “Ako
se pojedinac ne rodi nanovo, ne
može vidjeti Kraljevstvo Božje” (Iv, 3,
5).

Dijalog se nastavlja s onim što bi
svatko od nas pitao: Što ovo znači?
Ako znam točan dan svog rođenja, pa
čak i sat, kako je moguće roditi se dva
puta? Isus je, zapravo, tražio od
Nikodema da ne pokušava samo
razumjeti stvari nego - što je još
važnije - da dopusti Bogu da uđe u
njegov život. Jer željeti biti svet je
kao i nanovo se roditi, kao gledati sve



drugim očima; ukratko, biti nova
osoba: mijenjati se malo po malo u
samom Isusu Kristu, “dopuštajući da
se njegov život očituje u nama” [1].
Sveci su već prevalili putove
kraljevstva Božjeg: popeli su se na
njegove planine, odmorili su se u
njegovim dolinama i također su zašli
u one tamne kutke. Zato nas
ispunjavaju nadom. Jedan način da
upoznamo Krista je upravo preko
svetaca. Njihovi životi mogu igrati
važnu ulogu na osobnom putu
svakog krštenika koji želi naučiti
kako moliti.

Marija moli kada je sretna…

Žene i muškarci koji su nam
prethodili svjedoci su da je vitalan
razgovor s Bogom stvarno moguć
usred tolikih odlazaka i povrataka
koji nas ponekad mogu potaknuti da
mislimo suprotno. Među njima,
temeljno svjedočanstvo je ono Svete
Marije. Ona je, zahvaljujući nježnoj



bliskostisa svojim sinom Isusom u
svakodnevnom životu jedne obitelji,
imala najživlje iskustvo razgovora s
Ocem. I, kao u svakoj kući, u
nazaretskom domu je bilo bilo
dobrih trenutaka, ali i onih teških;
međutim, u sred različitih stanja
duše, Djevica uvijek moli.

Moli, na primjer, kada je sretna.
Znamo da, tek što je primila
anđelovo navještenje, Marija odlazi
“brzo u planinu”, u grad Judin” (Lk,
1, 39) kako bi posjetila svoju
rođakinju Elizabetu. Primila je vijest
da će obitelj postati šira za jednog
nećaka, što je bilo vrijedno slavljenja;
tim više jer se radilo o neočekivanom
uspjehu, s obzirom na Elizabetine i
Zaharijine godine. “Opis susreta
dviju rođakinja, koji nam daje sveti
Luka, prepun je emocija, i dovodi nas
u ambijent blagoslova i sreće.” [2];
emocija kojima se, na neki način,
pridružuju Duh Sveti otkrivajući



fizičku prisutnost Mesije, kako
Krstitelju tako i njegovoj majci.

Čim je Marija ušla u njezinu kuću,
Elizabeta je časti s ljubavlju, koristeći
riječi koje će se pretvoriti u
univerzalnu molitvu i koje preko nas
svakodnevno odzvanjaju, čineći nas
također sudionicima te radosti:
“Blagoslovljena ti među ženama i
blagoslovljen plod utrobe tvoje!” (Lk,
1, 42). Djevica, s druge strane,
emotivno odgovara na ushit svoje
rođakinje: “Veliča duša moja
Gospodina i klikće duh moj u Bogu,
mome Spasitelju”. Marijin hvalospjev,
ime koje je tradicija dala ovom
odgovoru naše Majke, uči nas što je
pohvalna molitva natopljena Božjom
rječju. Kao što ističe Benedikt XVI. :
“Marija je dobro poznavala sveta
Pisma. Njezin Hvalospjev je tepih
isprepleten nitima Staroga
zavjeta” [3]. Kada osjetimo da su
naša srca ispunjenja zahvalnošću
zbog nekog dara kojeg smo primili, to



je pravi trenutak je da u našoj
molitvi uđemo u razmatranje s
Bogom - možda s riječima iz Svetog
pisma - priznajući velike stvari koje je
učinio u našem životu. Zahvaljivanje
je temeljni stav kršćanske molitve,
naročito u sretnim trenucima.

… i također u boli ili potištenosti.

Međutim, Djevica također moli u
trenucima tame, kada su prisutni bol
i nedostatak smisla. Podučava nas,
na ovaj način, drugom temeljnom
stavu kršćanske molitve, koji je na
koncizan, ali sjajan način izražen u
priči o Isusovoj smrti: “Bile su
zajedno pod Isusovim križem
njegova majka i sestra njegove
majke” (Iv, 19,25). Marija, shrvana od
boli, jednostavno je tamo. Ona ne
pokušava spasiti svoga Sina ni riješiti
situaciju. Ne možemo je vidjeti kako
traži od Boga objašnjenje za ono što
ne razumije. Samo nastoji ne
propustiti niti jednu od onih riječi



koje Isus šapatom izgovara s Križa.
Zbog toga, kada primi novu zadaću
prihvaća je bez odlaganja: “Ženo, evo
ti sina. Onda je rekao učeniku: “Evo
ti majke!” (Iv, 19, 26-27). Marija je
obuzeta tolikom boli koja je, za
mnoge, najstrašnija koju osoba može
doživjeti: prisustvovati smrti
vlastitog djeteta. Međutim, zadržava
lucidnost koja joj omogućava da
prihvati novi poziv i prigrli Ivana
kao sina svoga i, s njim, nas,
muškarce i žene svih vremena.

Bolna molitva znači prije svega 
stajati uz vlastiti križ, ljubeći Božju
volju; znati reći da osobama i
situacijama koje Gospodin stavlja u
naš život. Moliti znači vidjeti
stvarnost, makar se činila naročito
tamna, polazeći od uvjerenja da se u
njoj uvijek nalazi određeni dar, da je
uvijek Bog u pozadini. Tako ćemo biti
sposobni prigrliti osobe i situacije
ponavljajući kao Marija: “Evo
me” (Lk, 1, 38).



Na kraju, u životu Djevice otkrivamo
drugo stanje duše u kojem moli,
drugačije od tame boli. Vidimo
Mariju, uz svog muža Josipa, kako
također moli u trenutku tjeskobe.
Jednoga dana, dok su se vraćali sa
svog godišnjeg hodočašća u
jeruzalemski Hram, primjete da
nema njihovog dvanaestogodišnjeg
sina. Odluče se vratiti kako bi ga
pronašli. Kada ga napokon pronađu
u razgovoru s učiteljima zakona,
Marija pita: “Sinko, zašto si nam to
učinio? Gle, otac tvoj i ja žalosni smo
te tražili” (Lk, 2, 48).

Mi se također, možemo često osjećati
tužno kada nas spopadne osjećaj
nedostatnosti, praznine, ili da nismo
na pravom mjestu. Onda nam se
može činiti da je svijet izvrnut: život,
poziv, obitelj, posao…Možemo
pomisliti da put nije onakav kakvom
smo se nadali. Planovi i snovi iz
prošlosti nam se čine naivni. Utješno
je znati da su Marija i Josip prošli



kroz ovu krizu i čak ni njihova
tjeskobna molitva nije dobila tako
jasan i smirujuć odgovor: “Zašto ste
me tražili? Niste li znali da mi je biti
u onome što je Oca mojega? Oni ne
razumješe riječi koju im reče.” (Lk, 2,
49-50).

Sama molitva u tim trenucima
tjeskobe ne osigurava nas da ćemo
pronaći laka i brza rješenja. I onda:
što nam je činiti? Djevica nam
pokazuje put: ostati vjerni našem
vlastitom životu, vratiti se normalnoj
situaciji i nanovo otkriti Božju volju,
čak i onda kad je uopće ne
razumijemo. I također, kao Marija,
možemo pohranjivati sve te
tajanstvene i ponekad mračne
trenutke, razmatrajući ih, odnosno,
promatrajući ih s molitvenim
stavom. Na ovaj način, malo po malo
postajemo svjesni kako se Božja
prisutnost vraća; iskusit ćemo da Isus
raste u nama i ponovno nam postaje
vidljiv. (usp. Lk 2, 51-52).



Biografije koje su kao naši životi

Marija je jedinstveni svjedok
bliskosti Bogu za kojom čeznemo, ali
to su također i sveci, svaki na
poseban i osoban način. “Svaki
svetac je kao zraka svjetlosti koja
izlazi iz Riječi Božje”, podučava
Benedikt XVI. u jednom dokumentu
u kojem predlaže određene učitelje:
“Sveti Ignacije Lojolski u svojoj
potrazi za istinom i duhovnim
razlučivanjem; sveti Ivan Bosco i
njegova strast za obrazovanjem
mladih; sveti Ivan Maria Vianney i
njegova svijest o važnosti svećenstva
kao dara i zadaće; sveti Pio iz
Pietrelcine i njegovo biće kao
instrument božanskog milosrđa;
sveti Josemaría Escrivá i njegovo
propovijedanje o univerzalnom
pozivu na svetost; blažena Terezija iz
Kalkute, misionarka Božje ljubavi za
one najugorženije. [4]



Prirodno je ljudski gajiti simpatije
prema određenom načinu življenja,
prema osobama koje se bave onim
poslovima koji nas više privlače ili
koje govore na način da nas diraju
direktno u srce i um. Upoznavanje
života i iskustava jednog sveca, uz
čitanje njegovih djela, dragocjeni su
trenuci za izgradnju istinskog
prijateljskog odnosa s njim ili njom.
Zbog toga, ako se ističu samo
izvanredni primjeri iz života i
molitve svetaca, riskiramo da se
njihov primjer čini puno nedostižniji
i teži za slijediti. “Sjećate li se Petra,
Augustina i Franje? Nikad mi se nisu
sviđale te biografije svetaca u kojim
nam se s naivnošću, ali također i
manjkom doktrine, predstavljaju
podvizi tih ljudi kao da su bili
utvrđeni u milosti još u majčinoj
utrobi”, piše sveti Josemaría, koji je
uvijek inzistirao na važnosti da se ne
idealizira osobe, pa čak ni svece koje
je Crkva kanonizirala, kao da su bile
savršene. “Ne. Istinske biografije



kršćanskih svetaca su kao naši životi:
borili su se i pobjeđivali, borili su se i
gubili. I onda, skrušeni, vraćali su se
u borbu.” [5] Ovaj realističan pristup
postiže da svjedočanstvo svetaca
bude mnogo vjerodostojnije, naročito
jer su sličini svakome od nas: među
svecima, kaže papa Franjo, “može
biti naša vlastita majka, baka ili
druge bliske osobe (usp. 2 Tim 1,5).
Možda njihov život nije uvijek bio
savršen, ali čak su i u sred
nesavršenosti i padova nastavili dalje
i ugodili Gospodinu”. [6]

Naše viđenje molitve može biti puno
potpunije kada je vidimo utjelovljenu
u životu osoba. Prisnost sa svecima
pomaže nam da otkrijemo različite
načine kako da uvijek iznova
počnemo moliti. Na primjer, novu
nam nadu može pružiti činjenica da
je psalam 91 bio velika utjeha za
svetog Tomu Mora tijekom dugih
mjeseci koje je proveo u zatvoru: “U
njegovom krilu pronać ćeš



utočište….Odabrao si Svevišnjega za
utočište...Jer se sjedinio sa mnom, ja
ću ga osloboditi.” [7] Psalam koji je
utješio mučenika u očaju zatvora, u
viđenju nasilne smrti i patnje
voljenih osoba, može nam također
pokazati put molitve u malim i
velikim životnim protivštinama.

Zapanjujujuće je da nas Bog
promatra

Prisnost sa svecima može nam
pomoći u otkrivanju Boga u
svakodnevnim stvarima kao što su i
oni sami radili. Možemo čitati s
divljenjem što je otkrio sveti Ivan
Maria Vianney, svećenik iz Arsa,
onoga dana kada se približio jednom
od svojih župljana, nepismenom
seljaku koji je provodio podosta
vremena pred svetištem. Što radite? -
pitao ga je svećenik. Dobri čovjek
jednostavno je odgovorio: Ja ga
gledam i on me gleda. Ništa više nije
bilo potrebno. Taj odgovor ostao je u



srcu njegovog župnika kao
neizbrisiva spoznaja.
“Kontemplativna molitva je pogled
vjere, usmjeren na Isusa” [8],
podučava nas Katekizam Crkve
navodeći upravo ovaj trenutak. Ja ga
gledam i - što je još mnogo važnije -
on me gleda. Bog nas uvijek gleda, ali
to radi na poseban način kada
podignemo pogled i uzvratimo mu
njegov pogled ljubavi.

Slično iskustvo doživio je sveti
Josemaría koji je ostao tako
impresioniran da ga je prepričao više
puta tijekom svog života. Kada je bio
mladi svećenik, tijekom svojih prvih
pastoralnih iskustava, običavao je
provoditi cijela jutra u ispovjedaonici
čekajući pokajnike. U određenom
trenutku je čuo lupu limenki koja ga
je uznemirila, ali, povrh svega,
zaintrigirala. Jednoga dana, kada
više nije mogao odoljeti znatiželji,
mladi don Josemaría sakrio se iza
vrata kako bi vidio tko je taj



tajanstveni posjetitelj. Vidio je
čovjeka koji je prevozio vrčeve
mlijeka i koji se, s ulaznih vrata
crkve, uputio prema svetištu
govoreći: Gospodine, evo Juana,
mljekara. Proveo je tamo koji
trenutak i otišao. Ta jednostavna
osoba, ne znavši, dala je primjer
pouzdane molitve koja je zapanjila
svećenika i potaknula ga da ponavlja,
kao stalan refren: “Gospodine, evo
Josemarije koji te ne zna voljeti kao
mljekar Juan” [9].

Svjedočanstva tolikih svetaca iz
različitih perioda i s različitih
prostora potvrđuju nam da je
moguće osjetiti da nas Bog gleda s
ljubavlju, tamo gdje jesmo i kakvi
jesmo. To kažu na vjerodostojan
način jer su oni sami bili prvi koji su
se zapanjili ovim otkrićem.

U snu ili budni

Sveci nam, govorili smo ranije,
također pomažu kada ih vidimo



slabe i umorne: “Jučer nisam mogao
pažljivo izmoliti dvije Zdravo Marije
za redom”, povjerio nam je jednoga
dana, pred kraj svog života, sveti
Josemaría. “Da vidiš kako sam patio!;
ali, kao i uvijek, iako mi je bilo teško i
nisam to znao učiniti, nastavio sam
moliti: ”Gospodine, pomozi mi!,
govorio sam mu, moraš Ti biti onaj
koji će izvući na dobro velike stvari
koje si mi povjerio, jer već
primjećuješ da ja nisam sposoban
izvršiti ni najmanje stvari:
prepuštam se kao uvijek u tvoje
ruke” [10].

Također je mladi Filip Neri molio:
“Gospodine, drži danas svoje ruke
nad Filipom jer, ako ne, Filip će te
iznevjeriti” [11]; i blažena Guadalupe
Ortiz de Landázuri je priznala u
jednom pismu izostanak nježne
utjehe dok je molila: “U pozadini je
Bog, iako, naročito u trenucima
molitve, ne osjećam ga gotovo nikad
u ovom razdoblju...” [12]; da ne



govorimo o svetoj Tereziji iz Lisieuxa
koja je isticala: “Uistinu, daleko sam
od toga da budem svetica i ništa to ne
dokazuje bolje od onoga što sam
upravo rekla. Umjesto da se veselim
svojoj suhoći, trebala bih ju pripisati
nedostatku žara i vjernosti. Trebala
bih biti ožalošćena zbog činjenice da
(nakon 7 godina) zaspem tijekom
molitve ili zahvaljivanja. Ali dobro,
nisam ožalošćena...Vjerujem da
dječica jednako ugađaju svojim
roditeljima u snu ili budni. Vjerujem
da, da bi operirali, liječnici uspavaju
svoje pacijente ” [13].

Zbog toga trebamo svjedočanstva i
društvo svetaca: kako bi nas uvjerili
svaki dan da je moguće i vrijedno
truda raditi na prijateljstvu s
Gospodinom, prepuštajući se u
njegove ruke: “Uistinu smo za to
sposobni, svi smo pozvani da se
otvorimo tom prijateljstvu s Bogom,
da se ne puštamo iz njegovih ruku i
da se ne umorimo vraćati mu se



uvijek iznova razgovarajući s Njim
kako se razgovara s
prijateljem.” [14].

Carlo de Marchi

[1] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 104.

[2] Palabras del Padre en Covadonga,
13. VII. 2018.

[3] Benedikt XVI., Homilija, 18. XII.
2005.

[4] Benedikt XVI., Verbum Domini -
Riječ Gospodnja, br. 48.

[5]Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 76.

[6] Francisco, Gaudete et exsultate -
Radujte se i kličite, br. 3.

[7] Ps 91, 4.9.14. usp. Toma Morus, 
Diálogo de la fortaleza contra la
tribulación: Treća knjiga djela,
napisana za vrijeme zatočenja u



Londonskom tornju, napisana je kao
jedna vrsta komentara na stihove iz
91. Psalma.

[8] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2715.

[9] usp. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei - Utemeljitelj
Opusa Dei, Rialp, 1997., sv. I, pogl.
VIII, str. 501.

[10] Sveti Josemaría, 26. XI. 1970.,
citiran u J. Echevarría, Memoria del
beato Josemaría, str. 25.

[11] Benedikt XVI. citirao na
audijenciji 1. VIII. 2012.

[12] M. Montero, En vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri, 1916. -
1975., Rialp, Madrid 2019., str. 94.

[13] Sveta Terezija iz Lisieuxa, 
Povijest jedne duše: autobiografski
rukopisi, Rukopis A, list 76, r



[14] J. Ratzinger, “Dejar obrar a
Dios”, u L’Osservatore Romano, 6. X.
2002.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-
sebe-iii-u-drustvu-svetaca/ (8.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-iii-u-drustvu-svetaca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-iii-u-drustvu-svetaca/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-iii-u-drustvu-svetaca/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (III): U društvu svetaca

