
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (II):
Isus nas uči riječima

„Samo kada znamo što Bog
čuva duboko u svom srcu
možemo naučiti istinski moliti.“
Novi članak o molitvi.

29.03.2020.

Prvi Isusovi učenici neprestano su
bili zatečeni i iznenađeni svojim
Učiteljem. Podučavas autoritetom.
Zlodusi mu se pokoravaju. Tvrdi da
ima moć praštati grijehe. Činio je
čuda koja uklanjaju sve njihove



sumnje… Tako nevjerojatna osoba
mora skrivati nešto tajanstveno.
Rano jednog jutra, u izlazak sunca,
baš kada su trebali započeti još jedan
iscrpljujući dan, učenici nisu mogli
pronaći Isusa. Zabrinuti su ga tražili
po malom gradiću Kafarnaumu. Ali
nikako ga nisu mogli pronaći.
Konačno, na brdašcu iznad jezera,
ugledali su ga – kako moli! (usp. Mk
1:35).

Evanđelist kaže kako na prvu učenici
nisu ništa razumjeli. Ali uskoro su
shvatili da to što se zbilo u
Kafarnaumu nije izolirani događaj.
Molitva je bila dio Učiteljeva života,
baš kao i njegovo propovijedanje,
njegova briga za potrebite, odmor. Ti
trenuci provedeni u tihoj molitvi bili
su za njih fascinantni, čak iako ih
nisu u potpunosti mogli razumjeti.
Tek su nakon nekog vremena
provedenog uz Učitelja smogli
hrabrosti zamoliti ga: „Gospodine,



nauči nas moliti kao što je i Ivan
naučio svoje učenike“ (Lk 11:1).

Non multa…

Znamo kako je Isus ogovorio na
njihovu molbu: molitvom Oče naš.
Možemo zamisliti da su učenici bili
pomalo razočarani: samo tih
nekoliko riječi? Zar je tako Učitelj
provodio te duge sate, ponavljajući
uvijek jednu te istu stvar? Možda su
željeli da Isus prenese svoje
naučavanje za njih. Međutim,
Evanđelje svetog Mateja nama je vrlo
prosvjetljujuće jer postavlja Isusovo
učenje molitve Oče naš u kontekst
propovijedi na gori. Tamo Krist
govori o tome što je neophodno
potrebno za molitvu, za istinski
odnos s Bogom. Što je to neophodno?

Prvo je ispravnost nakane. Bogu se
trebamo obraćati zbog onoga tko on
jest, ne iz nekih drugih razloga; a
pogotovo ne da bi nas drugi vidjeli i
da bismo u njihovim očima ispali



dobri (usp. Mt 6:8). Obraćamo se
Bogu jer on je biće koje ne možemo
iskoristiti za svoje potrebe. Dao nam
je sve što imamo, i postojimo samo
po njegovoj Ljubavi. Učinio nas je
svojom djecom i s ljubavlju se brine
za nas, dao je svoj život kako bi nas
spasio. On ne zaslužuje našu pažnju
samo ili principijelno zato što nam
može dati stvari. On to zaslužuje…
zbog onoga što jest! Sveti Ivan Pavao
II dok je još bio biskup Krakowa,
rekao je grupi mladih: „Zašto svi
mole: kršćani, muslimani, budisti,
pogani? Zašto svi oni mole? Zašto
ljudi koji čak i ne misle da mole, ipak
mole? Odgovor je prilično
jednostavan. Molim se zato što Bog
postoji. Znam da postoji Bog. Prema
tome, molim.“ (1)

Drugo je povjerenje: obraćamo se
onome tko je Otac, Abba. Bog nije
neko udaljeno biće, nije ni neprijatelj
kojeg trebamo umiriti ublažavajući
njegov gnjev ili udovoljavajući



njegovim stalnim zahtjevima. On je
Otac koji pazi svoju djecu, zna
njihove potrebe i daje im ono što je
za njih najbolje (usp. Mt 6:8), On
uživa u svojoj djeci.

Na ovakav način možemo bolje
razumjeti treću stvar neophodnu za
molitvu: bez puno riječi (usp. Mt 6:7).
Tada ćemo moći okusiti ono što nam
govori papa Franjo: „Kako je lijepo
stajati pred raspelom ili na koljenima
pred Presvetim Sakramentom i
jednostavno biti u njegovoj
prisutnosti!“(2) Previše riječi može
otupjeti naše srce i omesti nas.
Umjesto da gledamo Boga i
odmaramo se u njegovoj ljubavi,
postoji opasnost da završimo kao
zarobljenici vlastitih hitnih potreba,
briga ili planova. Odnosno, završimo
zarobljeni u samima sebi bez da
dozvolimo molitvi da otvori naša
srca Bogu i njegovoj
transformirajućoj ljubavi.



Latinska izreka kaže, non multa, sed
multum,(3) koju je sveti Josemaria
koristio kada bi govorio o načinu
učenja koji izbjegava rastresenost
među brojnim stvarima—non multa
—već radije dublje ulazi u ono što je
esencijalno—sed multum. Ovaj savjet
također je koristan za razumijevanje
Isusovih učenja o molitvi. Oče naš, u
svojoj jednostavnosti, nije
„razočaravajuća“ lekcija, već radije
autentično otkriće kako se istinski
„povezati“ s Bogom.

…sed multum

„U predvečerje života, sudit će nam
se po našoj ljubavi. Nauči se voljeti
onako kako Bog želi biti voljen i
napusti vlastite načine
djelovanja.“(4) Ove riječi svetog
Ivana od Križa podsjećaju nas da
ljubiti znači prilagoditi se drugoj
osobi, osjetiti i ispuniti ono što ta
osoba volii u tome pronaći vlastitu
sreću; znači učiti – što će nam



ponekad izazvati patnju – da naše
dobre namjere nisu dovoljne i da
trebamo naučiti kako „ispraviti
stvari“.

A kako možemo sve ispraviti u
ljubavi prema Bogu? Kako možemo
znati što On zaista želi? Trebamo ga
zamoliti da nam pokaže što to čuva
duboko u svom srcu. Učenici su
molili Isusa: nauči nas moliti. Prema
tome, učenje molitve nije samo
pitanje „tehnike“ ili „metoda“. Iznad
svega radi se o otvaranju sebe prema
Bogu koji nam je pokazao svoje
pravo lice i koji nam je otvorio
dubine svojega srca. Samo znajući
što to Bog čuva u dubini svojega srca
moći ćemo naučiti istinski moliti,
voljeti ga onako kako On želi biti
voljen. Na takav način možemo
naučiti „napustiti“ vlastiti način
molitve i moliti se na najbolji mogući
način, onako kako On to želi.



Molitva Oče naš je prema tome
Isusova velika poduka za nas kako
uskladiti svoje srce s Očevim srcem.
To je istinski „djelotvorna“ molitva,
kako su naglasili neki komentatori:
njezine riječi u nama bude ono što
znače; to su riječi koje nas mijenjaju.
Nisu to samo puste fraze koje se
ponavljaju. Ove su riječi namijenjene
kako bi podučile naše srce, kako bi ga
naučile kucati taktom ljubavi koji je
toliko drag našem nebeskom Ocu.

Kada kažem „Oče“ i „naš“,
egzistencijalno se postavljam u vezu
koja oblikuje cijeli moj život. Riječi
„budi volja tvoja“ uče me ljubiti
Božje planove. A riječi „otpusti nam
duge naše kako i mi otpuštamo
dužnicima našim“ pomažu mi
zadobiti milosrdno srce spram
drugih. Sveti Augustin, komentirajući
Oče naš, kaže: „Nama su, prema
tome, riječi potrebne jer preko njih
možemo lakše shvatiti i sagledati ono
što tražimo, a ne kao sredstva za koja



očekujemo da će informirati Boga ili
ga potaknuti na suradnju.“(5)
Izgovarajući ove riječi učimo se
obraćati Bogu fokusirajući se na ono
što je uistinu važno.

Razmatrati o različitim molbama u
molitvi Oče naš, možda uz pomoć
jednih od najvećih komentatora ove
molitve poput svetog Ciprijana ili
svetog Tome Akvinskog,(6) ili uz
nešto novije komentatore poput 
Katekizma Katoličke Crkve, može biti
dobar način za započeti ili obnoviti
molitveni život te produbiti ljubav na
kojoj bi se trebao temeljiti cijeli naš
život.

Nadahnutim riječima

Učenici, svjedoci Isusove molitve,
također su ga često vidjeli kako se
obraća Ocu riječima iz Psalama.
Mora da je to naučio od svoje Majke i
svetoga Josipa. Psalmi su hranili
njegovu molitvu sve do
najuzvišenijeg trenutka njegove



žrtve na križu. Elí, Elí, lamma
sabachtani?—ove riječi na
Aramejskom prvi su stih Psalma 22, a
Isus ih je izgovorio u vrhuncu našega
otkupljenja. Sveti nam Matej također
govori o Posljednjoj večeri: 
Otpjevavši hvalospjeve, zaputiše se
prema Maslinskoj gori (Mt 26:30).
Koje hvalospjeve bi Krist molio?

Tijekom Pashalne večere Židovi piju
četiri čaše vina koje simboliziraju
četiri obećanja koja je Bog dao svome
narodu izbavivši ih iz egipatskog
ropstva: ja ću vas izvesti, oslobodit ću
vas, izbavit ću vas, uzet ću vas… (usp. 
Izl 6:6-7). Piju se tijekom različitih
trenutaka obroka dok se pjevaju
himne Hallel, čije ime dolazi od prve
riječi hallel ili “aleluja.”(7) Isus ih je
sigurno molio s velikom zahvalnosti i
predanjem Bogu, svome Ocu, baš kao
pravi Izraelac znajući da u ovim
nadahnutim molitvama leži cijela
povijest Božje ljubavi prema svome
narodu. One uče ljudsko srce kako da



se privuče bliže Bogu čije se izvorno
bogatstvo nikada ne može iscrpiti:
zahvaljivanjem, klanjanjem,
molbama, traženjem oprosta…

Stoga nije iznenađujuće da su prvi
kršćani slijedili Isusov primjer i
ovako molili, potaknuti također i
savjetom svetog Pavla: Razgovarajte
među sobom psalmima,
hvalospjevima i duhovnim pjesmama!
Pjevajte i slavite Gospodina u svom
srcu! Svagda i za sve zahvaljujte Bogu
i Ocu u imenu Gospodina našega Isusa
Krista! (Ef 5:19-20). Poput molitve
Oče naš, i riječi Psalama učile su
njihova srca, otvarajući ih
autentičnom odnosu s Bogom. S
iznenađenjem i zahvalnosti su
otkrivali kako ti stihovi pričaju
Kristov život. Iznad svega, shvatili su
da nijedno ljudsko srce nije te riječi
hvale i molbe učinilo vlastitima
toliko savršeno kao što je On to
učinio. „Moljeni i ispunjeni u Kristu,
psalmi su bitan i trajan dio molitve



njegove Crkve. Prilagođeni su
ljudima svih prilika i svih
vremena.“(8) I mi ćemo u njima
pronaći „čvrsto uporište“ naše
molitve.

I ne samo Psalmi. Sve se ubrzo
upotpunilo himnama i duhovnim
pjesmama, namijenjenima za hvalu
Trojedinoga Boga koji se objavio kao
zajedništvo Osoba Oca, Sina i Duha.
Tako je krenulo stvaranje molitava
koje će se koristiti u liturgiji i hraniti
pobožnost ljudi kroz stoljeća. Ove su
molitve, plod ljubavi Crkve prema
svom Gospodinu, blago koje može
voditi i podučavati naše srce. Sveti
Josemaria je naglasio: „Tvoja molitva
mora biti liturgijska. Kamo sreće kad
bi se radije laćao psalama i misnih
tekstova negoli privatnih
molitava.“(9)

Nadahnuti Duhom Svetim

Riječi molitve Oče naš, Psalama i
drugih molitava Crkve, sigurno su



nas vodile u našem odnosu s Bogom,
iako možda nismo toga bili svjesni.
Bez obzira na sve, riječ Božja je
„živa“, i može nam otvoriti nove i
neočekivane horizonte. Kako čitamo
u poslanici Hebrejima: Živa je,
uistinu, Riječ Božja i djelotvorna;
oštrija je od svakoga dvosjekla mača;
prodire dotle da dijeli dušu i duh,
zglobove i moždinu te prosuđuje
nakane i misli srca (Heb 4:12).

Prema tome, razmatrajući iste riječi
opet iznova, te riječi mogu poprimiti
drugačije tonove. Ponekad nam
mogu pred očima otvoriti nove
horizonte, bez da sami možemo
jasno objasniti zašto je to tako. To je
Duh Sveti koji djeluje u našem umu i
srcu. Kao što je to rječito objasnio
sveti Augustin: „Zvuk mojih riječi
pogađa vaše uši, ali Učitelj je u
njima… Želite li dokaz? Niste li svi
čuli ovu propovijed? A ipak, koliki će
s ovog mjesta otići ne naučivši ništa!
Ja sam, sa svoje strane, govorio



svima; ali oni kojima Prosvjetitelj ne
govori, oni koje ne podučava Duh
Sveti, oni odlaze bez da išta
nauče.“ (10)

Dakle, vidimo usku vezu između
Duha Svetoga, nadahnute riječi i
našeg molitvenog života. Crkva Duha
Svetoga Zaziva „nutarnjim
Učiteljem“, onim koji vodi i podučava
naša srca riječima kojima nas je Isus
naučio, pomažući nam da u njima
otkrivamo neprestano neke nove
horizonte, a sve kako bismo Boga
bolje upoznali i svakog ga dana sve
više voljeli.

***

Marija u sebi pohranjivaše sve te
događaje i prebiraše ih u svome srcu
(Lk 2:19). Molitva naše Majke hranila
se njezinim životom i ustrajnim
razmatranjem Božje riječi. Tamo je
Marija tražila potrebno svjetlo kako
bi dublje shvatila sve što se oko nje
događalo. U njezinoj pjesmi – 



Magnificat – vidimo kako je obilato
Sveto Pismo hranilo njezinu molitvu. 
Magnificat je ispunjen stihovima
psalama i drugim riječima Pisma,
uključujući između ostalog i „pjesmu
Ane“ (1 Sam 2:1-11) i viđenja Izaije
(Iz 29:19-20) (11). Tako je Duh Sveti u
srcu naše Gospe pripremao njezin
bezuvjetni Da poruci anđela.
Povjerimo se Marijinom zagovoru,
moleći ju da i mi također dopustimo
božanskoj riječi da nas uči i učini
sposobnima odgovoriti fiat!—neka
mi bude!, želim!—na toliko planova
koje je Bog pripremio za naše živote.

Nicolás Álvarez de las Asturias

(1) Karol Wojtyla, Ejercicios
espirituales para jóvenes, BAC,
Madrid 1982, str. 89.

(2) Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
br. 264.



(3) Usp. Put, br. 333.

(4) Sveti Ivan od Križa, Izreke o
Svjetlu i Istini, 59

(5) Sveti Augustin, Pismo 130.

(6) Usp. sveti Ciprijan, On the Lord’s
Prayer, Early Church Classics,
London, 1914; The Catechetical
Instructions of St. Thomas Aquinas,
“Explanation of the Lord’s Prayer,”
Veritatis Splendor Publications, 2012,
str. 253ff.

(7) Hallel se sastoji od malog Hallela
(Psalmi 113-118) i od velikog Hallela
(Psalam 136), u kojima se u svakom
stihu ponavlja“vječna je ljubav
njegova“. Pashalna večera završava
pjevanjem psalma 136.

(8) Katekizam Katoličke Crkve, br.
2597.

(9) Put, br. 86.



(10) Sveti Augustin, Treća homilija na
Prvu Poslanicu svetog Ivana, 13

(11) Uz ove citirane, tu su još i
reference iz Psalama 113:7;
136:17-23; 34:2-3; 111:9; 103:1; 89:11;
107:9; 34:10; 98:3; 22:9.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-

sebe-ii-isus-nas-uci-rijecima/
(8.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ii-isus-nas-uci-rijecima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ii-isus-nas-uci-rijecima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-ii-isus-nas-uci-rijecima/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (II): Isus nas uči riječima

