
opusdei.org

Upoznati Njega i
upoznati sebe (I):
Osvojiti Kristovo
srce

„Možda bismo molitvu mogli
ovako definirati: riječ koja
'osvaja Kristovo srce' i
omogućava nam da odsada
živimo bliže Njemu.“

11.03.2020.

Izvan jeruzalemskih zidina, nedugo
nakon podneva, na Kalvariji su
razapeta trojica muškaraca. Bio je to
prvi Veliki petak u povijesti. Dvojica



su bili razbojnici; treći je, upravo
suprotno, bio jedini istinski nevini
čovjek, jer On je Sin Božji. Jedan od
dvojice razbojnika, usprkos
intenzivnoj patnji i fizičkoj
iscrpljenosti, uspio je kratko
razgovarati s Isusom. Njegove riječi
iskrene poniznosti – sjeti me se kada
dođeš u svoje kraljevstvo (Lk 23:42)—
dotaknule su srce Bogočovjeka koji
ga je uvjerio da će za svega par sati
biti u raju. Sveti se Josemaria često
vraćao na riječi „dobroga
razbojnika“, koji je „jednom jedinom
riječju osvojio Kristovo srce i sebi
otvorio vrata Neba“.[1] Možda bismo
ovako mogli definirati molitvu: riječ
koja „osvaja Kristovo srce“ i
omogućava nam da odsada živimo
bliže Njemu.

Dva razgovora na križu

Mi također želimo da naša molitva,
baš poput tog dobrog razbojnika čije
je ime prema predaji bilo Dismas,



donese obilan rod. I trudimo se
uspostaviti vlastiti dijalog s Bogom
kako bismo preobrazili svoje živote.
Osvojiti nečije srce znači pridobiti tu
osobu, zadobiti njezinu ljubav,
oduševiti ju. Trebamo ga „osvojiti“
zato što ne zaslužujemo primiti tako
veliku naklonost; „jurišati“ jer iako to
jako želimo, nemamo pravo na
posjed nečijeg srca. Molitva se
temelji na nečem tako jednostavnom
– iako uopće ne lakom – kao što je
naučiti prihvatiti Božji dar u svome
srcu, dopustiti da nam Isus pravi
društvo, jer on nikada ne nameće
svoje darove, svoju milost ili svoju
ljubav.

Uz Dismasa je na Kalvariji patio i
njegov partner razbojnik, ali njegov
se dijalog s Isusom znatno razlikovao
od onog dobrog razbojnika. On se
Isusu obratio riječima zajedljivog
prizvuka: „Nisi li ti Krist? Spasi sebe i
nas!“ (Lk 23:39). Obojica su
razgovarali s Isusom, ali jedino je



Dismas bio spreman prihvatiti dar
kojeg mu je Učitelj pripravio. Bila je
to njegova zadnja i najveća „pljačka“,
tražeći da ga se Krist barem sjeti.
Njegov je prijatelj, nasuprot, odbio
ponizno otvoriti svoje srce Onome
koji ga je želio osloboditi njegove
prošlosti i ponuditi mu neprocjenjivo
blago. On je zahtijevao svoje „pravo“
da bude spašen i svojom je pasivnosti
pristupio Isusu. Možda je tako inače
provodio sve svoje pljačke:
pretvarajući se da uzima ono što mu
i onako pripada. Dismas, međutim,
vrlo dobro shvaća da na ništa nema
pravo. A ipak širom otvara škrinju
Božje ljubavi. Upoznaje Boga
onakvim kakav on uistinu jest: Otac
koji se potpuno daje za svoju djecu.

U svjetlu ova dva dijaloga iz
Evanđelja, shvaćamo da Gospodin
računa na našu slobodu kako bi nas
učinio sretnima. Te također da nije
uvijek lako pustiti se biti voljeni.
Molitva može biti prekrasno sredstvo



za otkrivanje Isusovih osjećaja i
misli, te za naučiti što to on od nas
želi. Božanski život u kojem
sudjelujemo dar je. Prema tome na
molitvu možemo gledati kao na
kanal kojim primamo bujicu ljubavi
koju nam Bog želi dati, neočekivani
poziv za sudjelovanje u njegovom
životu na jedan novi način.

Otvoriti vrata Neba

Sveti nas je Josemaria podsjećao da
Bog „želi riskirati s našom
slobodom“.[2] Dobar način da mu na
tome zahvalimo jest da se i mi
otvorimo njegovoj slobodi. Ali ako mi
tako učinimo, realno ne riskiramo
ništa, već jedino dolazak
Jedinorođenca, jer je jamstvo njegova
obećanja uklesano u kamen
njegovom gorućom ljubavi prema
nama. I shvaćamo koliko je apsurdno
opirati se Božjoj volji iako je
činjenica da često griješimo po tom
pitanju. Sveti nam Pavao kaže: Jer



sada gledam kroz zrcalo, u zagonetki,
a tada licem u lice; sada spoznajem
djelomično, a tada ću spoznati
savršeno, kao što sam i spoznat(1 Kor
13:12). Najbolji način da upoznamo
sebe jest da se gledamo s Kristova
stajališta, da na svoj život gledamo
njegovim očima.

Dismas je shvatio svoj život na ovaj
način i ne boji se suočiti s golemom
razdaljinom između Isusove dobrote
i svojih osobnih grešaka. On
prepoznaje Kralja svijeta u poniznom
i izobličenom Kristovom licu; ljubav
u Isusovim očima vraća mu ljudsko
dostojanstvo i, na iznenađujući
način, podsjeća ga da je beskrajno
voljen. Istina je da „sretan svršetak“
dobrog razbojnika djeluje lako. Ali
nikada nećemo znati svu dramu
obraćenja njegova srca tijekom tih
posljednjih trenutaka, kao ni sve što
je tome prethodilo, a što je sigurno
omogućilo da se sve ovo dogodi.



Otvoriti se tolikoj neizmjernoj ljubavi
vrlo je slično s otkrićem da je molitva
dar, privilegirani kanal za primanje
ljubavi Srca koje ne zna za polovične
mjere i kalkulacije. Primamo dar
novog i potpunijeg života, života koji
je puno sretniji i ispunjen smislom.
Kao što je papa Franjo napisao:
„Kada molimo, dopuštamo Mu da
djeluje [le abrimos la jugada a Él],
dajemo mu prostora kako bi ušao i
pobijedio.“[3] Bog je taj koji će nas
preobraziti, on sam će biti uz nas. On
će sve učiniti. Jedino što od nas treba
jest da ga pustimo da djeluje. A tu
ulogu preuzima naša sloboda,
sloboda koju nam je na križu Krist
osvojio.

Molitva nam pomaže shvatiti da
„kada Bog od nas nešto traži, zapravo
nam nudi dar. Nismo mi ti koji
njemu činimo uslugu, Bog je taj koji
nam prosvjetljava život,
ispunjavajući ga smislom.“[4] To je
način na koji „osvajamo“ Kristovo



srce: otvarajući vrata svojega srca i
dopuštajući mu da djeluje,
dopuštajući mu da voli i da nas
mijenja, sa željom da mu
odgovorimo, iako dobro i ne znamo
kako to učiniti. Kušajte i vidite kako je
dobar Gospodin(Ps 34:9). Ovo je put
kojim se postaje duša molitve. Kao
što je napisala sveta Terezija Avilska:
„ako nismo svjesni što primamo,
nećemo se probuditi i Ljubiti.“[5]
Kada smo zadnji put rekli Bogu
koliko je dobar? Koliko često
zastanemo da bismo razmotrili i
„okusili“ ovu stvarnost.

Čuđenje je esencijalni dio života
molitve: čuditi se čudima koja
nadilaze sve naše nade i snove. I
često ćemo osjećati potrebu ustvrditi:
„Koliko si velik, koliko prekrasan i
koliko dobar! A ja, koliko sam lud,
dok te pokušavam shvatiti. Koliko bi
malen bio Ti kada bi mogao stati u
moju glavu! Ali staneš u moje
srce.“[6] Slaveći Boga shvaćamo



istinu našeg odnosa s Kristom; težina
naših osobnih briga postaje manja, a
pojavljuju se neočekivani horizonti.
To su posljedice „preuzimanja rizika“
i stavljanja sebe u ruke Božje
slobode.

Osnovni načini molitve

Kada je sveti Josemaria bio u
Meksiku, ispričao je priču o svojem
sinu, filozofu, koji je neočekivano
trebao preuzeti obiteljski posao:
„Kada mi je počeo govoriti o tome
kako vodi posao, pogledao sam ga i
nasmijao se. Rekao sam mu: posao?
Novac kojeg zaradiš stat će u dlan
moje ruke, uz štednju.“ Godine su
prošle i jednoga su se dana opet sreli.
Sveti Josemaria je rekao: „Evo moje
ruke. Nisam li ti rekao da sve što
zaradiš možeš staviti u nju? Ustao je i
dok su svi gledali, poljubio dlan moje
ruke. Rekao je: evo. Zagrlio sam ga i
rekao: platio si mi i više nego



dovoljno. Bježi, lopove jedan, Bog te
blagoslovio!“[7]

U molitvi možemo poljubiti Božji
dlan i dati mu jedino blago koje
imamo: našu ljubav. Nekim ljudima,
ovakva gesta usmjerena našem
Gospodinu, bit će dovoljna da zapali
molitvu naklonosti i odluka. Njima
slika govori više od tisuću riječi.
Voljet će osjetiti sve što se odnosi na
Boga. U svom susretu s Gospodinom
žele osjetiti povjetarac s obale
Galilejskog mora. Njihova osjetila
reagiraju i blizina Isusu ispunjava im
srca mirom i radosti. To je radost
koju treba dijeliti s drugima te oni
skupa s Kristom šire svoje ruke i grle
čitav svijet i nastoje pomoći u
njegovom spašavanju.

Ima onoliko načina molitve koliko
ima ljudi. Neki ljudi, primjerice,
jednostavno trebaju čuti utješne
riječi. Isus je uvijek spreman
ponuditi riječi ohrabrenja i pohvale



onima kojima su potrebne:Evo
istinitog Izraelca u kojem nema
prijevare! (Iv 1:47). Reći će ih i nama
ako mu otvorimo svoje srce. Nitko
nikada nije govorio riječi ljubavi
onako kako je to On činio, s toliko
naklonosti i istine. Kada ih čujemo,
ljubav koju smo primili odražava se
u našem pogledu. Isto tako, naučimo
gledati Božjim očima. Shvatimo što bi
svaki naš prijatelj mogao učiniti
samo kada bi se prepustio Božjoj
milosti.

Postoje ljudi čija je najveća sreća
služiti drugima, poput Marte,
prijateljice našeg Gospodina iz
Betanije. Isus, kada bi posjetio Martu
u njezinu domu, ne bi joj govorio da
sjedne, nego bi ju radije pozvao da
otkrije ono jedino što je zaista
neophodno (usp. Lk 10:42) usred
njezinih svakodnevnih aktivnosti.
Ljude poput Marte u molitvi
vjerojatno tješi pomisao na to da Bog
po njima djeluje i brojne duše



privodi sebi. Oni vole svoju molitvu
ispuniti licima i imenima točno
određenih ljudi, znajući da su
suotkupitelji usred svojih aktivnosti.
Zapravo, Marija je mogla izabrati
„bolji dio“ baš zbog Martinog truda
da služi. Jedina Martina briga bila je
znati da su oni oko nje sretni.

S druge strane, drugi ljudi svoje srce
lakše potaknu malenim stvarima,
darovima, čak iako su male
vrijednosti. Njihovo srce uvijek misli
na druge i brzo je prihvatiti sve
vezano za osobe koje vole. Takvim
ljudima pomaže razmišljati o svim
darovima kojima ih je Bog obasuo.
„Molitva, budući da raste na
plodnom tlu darova Boga koji je
prisutan i djeluje u našim životima,
uvijek mora biti vezana uz
uspomene.“[8] Takvi ljudi obično
žele „iznenaditi“ Boga tisućama
malenih detalja. Taj „efekt
iznenađenja“ njima je jako važan i
nije im teško pogoditi što će Bogu biti



drago. Iako se radi o otajstvu, čak i
najmanja gesta ispunjava njegovo
Srce zahvalnošću i daje poseban sjaj
njegovim očima. Svaka duša koju
nastojimo privući njegovoj Ljubavi –
poput Dismasa u njegovim
posljednjim trenucima – nanovo
osvaja Kristovo srce.

Bez pokušavanja da do iznemoglosti
izlistamo sve mogućnosti, postoje
također i osobe kojima je potrebno
provesti vrijeme s osobom koju vole.
One primjerice mogu osjetiti potrebu
da utješe Isusa. Sve vrijeme koje
provedu s onim koga vole čini im se
prekratko. Kako bi uhvatile božansku
naklonost Isusova Srca možda bi im
od pomoći moglo biti razmatranje
Nikodema, onoga koga je Isus primio
tijekom večeri u intimnosti
povjerljivog doma. Kao rezultat ovog
vremena kojeg su zajedno proveli,
Nikodem će pronaći snagu zauzeti se
za Njega u teškim okolnostima i



ostati blizu Krista kada svi ostali
pobjegnu.

Ponekad možda pomislimo da
upoznati sebe znači prepoznati svoje
pogreške; to je istina, ali je isto tako
samo dio istine. Dubinski upoznati
svoje srce i svoja najintimnija
nastojanja od neizmjeren je važnosti
da budemo sposobni slušati Boga,
dozvoliti mu da nas ispuni svojom
ljubavi.

***

Isusov je razgovor s dobrim
razbojnikom bio kratak i snažan.
Dismas je otkrio „pukotinu“ u
Kristovom golemom i ljubavi
ispunjenom Srcu: lak način da ga se
„osvoji“ i uđe unutra. Skromna
molba ovog razbojnika osvjetljava
nam Božju volju, koja se toliko često
čini nejasna i bolna. Njegova je
jedina želja da mi budemo sretni,
jako sretni, najsretniji ljudi na
svijetu. Dobri je razbojnik ušao na



ovu pukotinu i osvoji najveće blago.
Naša je Gospa svjedočila kako je
Dismas branio njezina Sina. Možda
je, svojim pogledom, Marija zamolila
Isusa da ga spasi. A Krist, ne mogavši
svojoj Majci ništa odbiti, reče: danas
ćeš biti sa mnom u raju (Lk 23:43).

Diego Zalbidea

[1] Sveti Josemaria, Križni put,
dvanaesta postaja, točka 4.

[2] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 113.

[3] Papa Franjo, Christus vivit, br.
155.

[4] Fernando Ocáriz, “Light To See,
Strength To Want To,” članak
objavljen u Aleteia, 20.rujna, 2018.

[5] Sveta Terezija Avilska, Život, 10, 3.



[6] Sveti Josemaria, Bilješke, 9. lipnja
1974.; Kateheze 1974./1, str. 386.

[7] Sveti Josemaria, Bilješke s
druženja, 27. studenog 1972.; u Dos
meses de catequesis 1972., vol. II, str.
616.

[8] Papa Franjo, Gaudete et exsultate,
br. 153.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-

sebe-i-osvojiti-kristovo-srce/
(29.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-i-osvojiti-kristovo-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-i-osvojiti-kristovo-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/upoznati-njega-i-upoznati-sebe-i-osvojiti-kristovo-srce/

	Upoznati Njega i upoznati sebe (I): Osvojiti Kristovo srce

