opusdei.org

Unutarnja tiSina u
digitalnom dobu

Suoceni sa svom "bukom" novih
tehnologija, trebamo Cuvati
unutarnju tisSinu koja nam
omogucuje da Cujemo glas
Duha Svetoga u nasoj dusi. Novi
Clanak o kr$canskom zivotu.

4.02.2025.

Nove tehnologije povecale su
koli¢inu uvijek dostupnih
informacija, i viSe nas ne iznenaduje
primati vijesti iz udaljenih krajeva u
stvarnom vremenu. Postaje sve lakSe
biti informiran o tome Sto se dogada



diljem svijeta. No, ova brza opskrba
Cinjenicama donosi nove izazove,
posebno kako pravilno upravljati
tolikom koli¢inom informacija iz
razli¢itih izvora.

Rastuca koli¢ina dostupnih
informacija ¢ini vaznim za svakoga
od nas da razvijemo refleksivan stav,
s mogucnoscu boljeg razlikovanja
podataka koji su zaista vrijedni
paznje. Ponekad je to tesko jer
“brzina kojom se informacije
prenose premasuje nasu sposobnost
za refleksiju i prosudbu, a to ne
pridonosi uravnotezZenijim i
pravilnijim oblicima
samoizrazavanja.”[1] Osim toga,
buducdi da Sirok raspon razli¢itih
sadrZaja moze zahtijevati nasu
paznju (tekstualne poruke,
fotografije, glazba itd.), suo¢avamo se
s rizikom da se naviknemo na
trenutne odgovore, ostavljajuci po
strani aktivnost koju smo
namjeravali obaviti.



TiSina je takoder dio procesa
komunikacije. Otvara trenutke za
razmiSljanje koji nam omogucuju da
upijemo ono Sto smo primijetili i
pruzimo odgovarajuci odgovor.
“Ideje se radaju i stjecu dubinu;
jasnije razumijemo Sto Zelimo reci i
Sto o¢ekujemo od drugih te
odlucujemo kako ¢emo se izraziti.”[2]

TiSina igra vrlo vaznu ulogu u
krScanskom Zivotu, jer je preduvjet
za njegovanje unutarnje tiSine koja
nam omogucuje da ¢ujemo glas Duha
Svetoga 1 slijedimo njegove poticaje.
Sveti Josemaria povezao je tiSinu s
plodnoscu i djelotvornoscu.[3] Papa
Franjo je, takoder, pozvao ljude da
mole da “muskarci i Zene naseg
vremena, Cesto preoptereceni bukom
koja ih okruZuje, ponovno otkriju
vrijednost tiSine i nauce slusati Boga
i svoju bracu i sestre.”[4] Kako postici
ovu unutarnju tiSinu u okruzenju
oblikovanom novim tehnologijama?



Krepost umjerenosti: saveznik

Sveti Josemaria opisuje iskustvo s
kojim se lako moZemo poistovjetiti:
“Poslovi mi zuje u glavi u
najnezgodnijim trenucima...”, kazes.
Stoga sam ti savjetovao da nastojis
iznaci vrijeme za nutarnju Sutnju... i
budnost nad vanjskim i nutarnjim
osjetilima.5] Da bismo postigli
unutarnju sabranost koja nam
omogucuje usmjeriti paznju na posao
koji obavljamo, a time ga 1 posvetiti,
potrebno je ¢uvati svoja osjetila. Ovo
se posebno odnosi na uporabu
elektronickih medija, koji bi se, kao 1
sva materijalna dobra, trebali
koristiti umjereno.

Krepost umjerenosti saveznik je u
oCuvanju nase unutarnje slobode
kada ulazimo u digitalni svijet.
“Umjerenost je vladanje sobom,”[6]
jer uspostavlja red u nasoj upotrebi
tih sredstava i usmjerava nase
postupke prema dobru. Pomaze nam



da stvari koristimo ispravno, dajuci
im njihovu pravu vrijednost u skladu
s nasim dostojanstvom djece Bozje.

Kako bismo donosili ispravne odluke
u vezi s koriStenjem elektronickih
uredaja i usluga, ¢ak i kada su
besplatni, trebamo razmotriti ne
samo njihovu privlacnost ili
korisnost, nego i jesu li u skladu s
umjerenim nacinom Zivota. Hoce li
mi ovo pomo¢i bolje iskoristiti
vrijeme ili Ce jednostavno biti izvor
ometanja? Opravdavaju li dodatne
funkcije novu kupnju ili bih mogao
nastaviti koristiti ono $to ve¢ imam?

Ideal svetosti podrazumijeva
prelazak granice onoga Sto je samo
dopusteno (mogu li ovo uciniti?)
prema pitanju: hoce li me ovo
pribliziti Bogu? Rijeci svetog Pavla
Korincanima vrlo su prosvjetljujuce:
“ Sve mi je dopusteno!« Ali — sve ne
koristi. Sve mi je dopusteno!« Ali —
necu da mnome iSta vlada.”[7] Ova



afirmacija samokontrole Apostola
dobiva novu vaznost u nase doba,
kada uzmemo u obzir neke
racunalne proizvode ili usluge koji,
osiguravajuci trenutnu ili relativno
brzu “nagradu,” poti¢u ponovnu
uporabu. Ucenje kako ograniciti
njihovu uporabu pomoci ¢e u
sprjeCavanju nervoznog i tjeskobnog
stava ili ¢ak oblika ovisnosti. Kratki
savjet svetog Josemarije ovdje moze
biti vrlo koristan: “ Nauci se reci:
«Ne» ”[8]. I potaknuo nas je da ovu
borbu usmjerimo na pozitivan nacin:
“Jer ova unutarnja pobjeda donosi
mir u nasa srca, mir koji donosimo
svojim domovima, drustvu i cijelom
svijetu.”[9]

NaSa uporaba novih tehnologija ovisi
o naSim okolnostima i potrebama. Na
ovom podrucju, uz pomoc savjeta
drugih, svatko od nas treba pronaci
svoju mjeru. Vazno je uvijek postaviti
pitanje: jesmo li umjereni? E-posta,
na primjer, moze biti korisna za



odrzavanje bliskosti s prijateljem, ali
ako ih ima toliko da neprestano
prekidaju nas rad ili u€enje,
vjerojatno upadamo u neozbiljnost i
gubitak vremena. Ako se to dogodi,
samosvladavanje ¢e nam pomoci
prevladati nestrpljenje i odgoditi
odgovor kako bismo se posvetili
zadatku koji zahtijeva koncentraciju
ili jednostavno obratili paZznju osobi s
kojom razgovaramo.

Odredeni stavovi mogu nam pomoci
biti umjereni u ovom podrucju. Na
primjer, ograniavanje pristupa
internetu na odredena vremena,
unaprijed odlucivanje koliko ¢emo
puta dnevno provjeravati drustvene
mreZe ili e-poStu, iskljucivanje
elektronickih uredaja nocu,
izbjegavanje njihove uporabe
tijekom obroka ili u vrijeme kad je
potrebna veca sabranost, poput dana
duhovnih obnova. Internet bismo
trebali Koristiti samo u odgovarajuce
vrijeme i na odgovarajucim



mjestima, kako ne bismo zavrsili
pretraZujuci besciljno, izlazuci se
riziku nailaska na sadrzaje koji
vrijedaju krSc¢ansku savjest ili
jednostavno trosSe vrijeme.

Duboko uvjerenje da nase najvise
teznje nadilaze trenutnu
zadovoljstinu koju moZe pruziti
“klik” na internetu pomaze nam
uloZiti veci trud u Zivljenje kreposti
umjerenosti. Kroz tu krepost oblikuje
se snazna osobnost, a “Zivot ponovno
poprima nijanse i tonove koje je
neumjerenost zamaglila. Postajemo
sposobni brinuti se za potrebe
drugih, dijeliti ono Sto imamo i
posvetiti svoje snage velikim
ciljevima.”[10]

Vrijednost ucenja

Navika ucenja, koja usmjerava Zelju
za znanjem prema visim ciljevima,
obi¢no se povezuje s umjerenoscu.
Sveti Toma Akvinski definira krepost
studiositas kao “odredenu gorljivost



u traZenju znanja o stvarima,”[11] Sto
zahtijeva prevladavanje traZenja
komoditeta i lijenosti. Sto
intenzivnije usmjeravamo um na
nesto na ureden nacin, to smo
gorljiviji u u€enju i spoznaji.

Zelja za znanjem obogacuje se kada
je usmjerena sluzenju drugima i
doprinosi ljubljenju svijeta Cista srca.
Naravno, Zelimo biti informirani o
kulturnim i druStvenim
promjenama, kako bismo ih mogli
usmjeriti prema Bogu. Ali to se
razlikuje od nemirne zabrinutosti za
sve Sto se dogada u svijetu,
primjerice Zelje da znamo sve i niSta
ne propustimo. Ovakav neuredan
stav vodi prema povrsnosti,
intelektualnom rasprsenju,
poteSko¢ama u ostajanju blizu Boga i
mlakosti apostolske revnosti.

Nove tehnologije buduci da Sire
dostupne izvore informacija i
pruZzaju dragocjenu pomoc u



akademskom istrazivanju, odabiru
mjesta za obiteljski odmor, itd. Ipak,
Zelja za znanjem moZe se poremetiti,
primjerice, odgadanjem obveznog
zadatka kako bismo se bavili "manje
korisnim sadrZajem"[12], poput
provjere najnovijih vijesti ili
odgovaranja na poruke.

Neuredna znatiZelja koju je sveti
Toma opisao kao “lutalacki nemir
duha”[13] moZe dovesti do tuge srca i
opterecenosti duse zbog
neodgovaranja na svoj poziv, koji
zahtijeva napor pribliZavanja Bogu i
sluzenja bliznjima. Ova tromost duse,
ponekad nazvana "acedija," moZe biti
spojiva s nemirom u umu i tijelu,
odraz unutarnjeg nemira. Nasuprot
tome, navika ucenja daje nam
energiju kada je vrijeme za rad i
izgradnju odnosa s drugima. Pomaze
nam da dobro iskoristimo svoje
vrijeme i ¢ak pronademo
zadovoljstvo u aktivnostima koje
zahtijevaju veliki mentalni napor.



Cuvanje trenutaka tiSine

Krepost umjerenosti olakSava put do
svetosti jer stvara unutarnji red koji
omogucuje usmjeravanje intelekta i
volje na zadatak pred nama. “ Zeli§ li
zaista biti svet? - Ispunjaj malu
duZnost svakoga Casa: €ini ono Sto ti
je duznost i uzivi se u ono Sto
C¢inis.”[14] Da bismo primili
boZansku milost i rasli u svetosti,
trebamo se posvetiti svakoj
aktivnosti u kojoj se nasa svetost
oblikuje.

Poticu li nove tehnologije povrsnost?
To ovisi o nacinu na koji ih koristimo.
Ipak, moramo biti oprezni prema
rasipanju: “Pustas da se tvoji osjecaji
1 sposobnosti napoje u kakvoj god
lokvi. - Zato onda ideS$ kroz zivot: bez
postojanosti, rastresene pozornosti,
uspavane volje 1 budne pohote.”[15]

Ocito je da, kad podlegnemo
rasipanju kroz pretjeranu upotrebu
telefona ili interneta, nasS molitveni



zivot nailazi na ozbiljne prepreke. “
Mi, djeca BoZja, moramo biti
kontemplativni: oni koji, usred buke
mase, znaju pronaci mir dusi u
neprekinutom razgovoru s
Gospodinom.”[16]

Sveti Josemaria je napisao da je
“tiSina Cuvar unutarnjeg zivota”[17]
te je poticao vjernike koji Zive usred
svijeta da traZe trenutke intenzivnije
sabranosti, Sto je moguce uskladiti s
napornim radom. Posebnu je vaznost
pridavao dobroj pripremi za Misu. U
okruZenju proZetom novim
tehnologijama, krs¢ani trebaju
pronaci vrijeme i prostor za
priblizavanje Bogu, gdje su njihova
osjetila i maSta, um i volja Sto
sabraniji. Poput proroka Iljje,
Gospodina otkrivamo ne u bu¢nom
okruzenju oko nas, ve¢ u Saptu
laganog i blagog lahora.[18]

Duh sabranosti, koji otvara prostor
za dijalog s Kristom, zahtijeva da na



neko vrijeme ostavimo po strani
druge aktivnosti koje traze nasu
paznju. Molitva zahtijeva iskljucenje
svega Sto nas moze ometati, Cesto i
fizicki: iskljucivanje obavijesti na
uredajima, zatvaranje programa ili
Cak gaSenje uredaja. DoSao je
trenutak da svoj pogled usmjerimo
na Boga 1 ostavimo ostalo u njegovim
rukama.

Osim toga, tiSina nas ¢ini pazljivijima
prema drugima i jaca bratstvo,
omogucujuci nam da prepoznamo
“ljude kojima su potrebni pomoc,
ljubav i milosrde.”[19] U doba kada
nam tehnologija omogucuje ispuniti
cijeli dan novim aktivnostima i
bukom, dobro je njegovati tiSinu u
sebi i oko sebe. Papa Franjo nas, u
svojim razmiS$ljanjima o ulozi medija
u suvremenoj kulturi, poziva da
“povratimo odredeni osjecaj
promisljenosti i smirenosti. To
zahtijeva vrijeme i sposobnost da
budemo tihi i sluSamo... Ako doista



pazljivo sluSamo druge, naucit cemo
gledati svijet drugim o¢ima i cijeniti
bogatstvo ljudskog iskustva koje se
oCituje u razli¢itim kulturama i
tradicijama.”[20] Napori da
njegujemo osobni stav sluSanja i
trazimo prostor za tiSinu otvaraju
nas drugima, a na poseban nacin
BoZjem djelovanju u nasim dusama i
u svijetu.

[1] Papa Franjo, Poruka za 48.
svjetski dan sredstava drusStvenih
komunikacija: Komunikacija u sluzbi
autenticne kulture susreta, 24.
sijeCnja 2014.

[2] Benedikt XVI, Poruka za 46.
svjetski dan sredstava drustvenih
komunikacija, 24. sijeCnja 2012.

[3] Usp. sv. Josemaria, Brazda, br. 300
i530.



[4] Papa Franjo, Opca nakana za
apostolat molitve za rujan 2013.

[5] Sv. Josemaria, Brazda, br. 670.

[6] Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
84.

[7] 1 Kor 6,12.
[8] Sv. Josemaria, Put, br. 5.

[9] Sv. Josemaria, BiljeSke sa susreta,
28. listopada 1972.

[10] Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji, br.
84.

[11] Sv. Toma Akvinski, S. Th. II-11, q.
166, a. 2 ad 3.

[12] Ibid, II-II, q. 167, a. 1 c.
[13] Sv. Toma, De Malo, q. 11, a. 4.
[14] Sv. Josemaria, Put, br. 815.

[15] Ibid, br. 375.



[16] Sv. Josemaria, Kovacnica, br.
738.

[17] Sv. Josemaria, Put, br. 281.
[18] 1 Kr 19,12.
[19] Sv. Josemaria, Razgovorti, br. 96.

[20] Papa Franjo, Poruka za 48.
svjetski dan sredstava drustvenih
komunikacija, 24. sijeCnja 2014.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-
digitalnom-dobu/ (22.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-digitalnom-dobu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-digitalnom-dobu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-digitalnom-dobu/

	Unutarnja tišina u digitalnom dobu

