
opusdei.org

Unutarnja tišina u
digitalnom dobu

Suočeni sa svom "bukom" novih
tehnologija, trebamo čuvati
unutarnju tišinu koja nam
omogućuje da čujemo glas
Duha Svetoga u našoj duši. Novi
članak o kršćanskom životu.

4.02.2025.

Nove tehnologije povećale su
količinu uvijek dostupnih
informacija, i više nas ne iznenađuje
primati vijesti iz udaljenih krajeva u
stvarnom vremenu. Postaje sve lakše
biti informiran o tome što se događa



diljem svijeta. No, ova brza opskrba
činjenicama donosi nove izazove,
posebno kako pravilno upravljati
tolikom količinom informacija iz
različitih izvora.

Rastuća količina dostupnih
informacija čini važnim za svakoga
od nas da razvijemo refleksivan stav,
s mogućnošću boljeg razlikovanja
podataka koji su zaista vrijedni
pažnje. Ponekad je to teško jer
“brzina kojom se informacije
prenose premašuje našu sposobnost
za refleksiju i prosudbu, a to ne
pridonosi uravnoteženijim i
pravilnijim oblicima
samoizražavanja.”[1] Osim toga,
budući da širok raspon različitih
sadržaja može zahtijevati našu
pažnju (tekstualne poruke,
fotografije, glazba itd.), suočavamo se
s rizikom da se naviknemo na
trenutne odgovore, ostavljajući po
strani aktivnost koju smo
namjeravali obaviti.



Tišina je također dio procesa
komunikacije. Otvara trenutke za
razmišljanje koji nam omogućuju da
upijemo ono što smo primijetili i
pružimo odgovarajući odgovor.
“Ideje se rađaju i stječu dubinu;
jasnije razumijemo što želimo reći i
što očekujemo od drugih te
odlučujemo kako ćemo se izraziti.”[2]

Tišina igra vrlo važnu ulogu u
kršćanskom životu, jer je preduvjet
za njegovanje unutarnje tišine koja
nam omogućuje da čujemo glas Duha
Svetoga i slijedimo njegove poticaje.
Sveti Josemaría povezao je tišinu s
plodnošću i djelotvornošću.[3] Papa
Franjo je, također, pozvao ljude da
mole da “muškarci i žene našeg
vremena, često preopterećeni bukom
koja ih okružuje, ponovno otkriju
vrijednost tišine i nauče slušati Boga
i svoju braću i sestre.”[4] Kako postići
ovu unutarnju tišinu u okruženju
oblikovanom novim tehnologijama?



Krepost umjerenosti: saveznik

Sveti Josemaría opisuje iskustvo s
kojim se lako možemo poistovjetiti:
“Poslovi mi zuje u glavi u
najnezgodnijim trenucima...”, kažeš.
Stoga sam ti savjetovao da nastojiš
iznaći vrijeme za nutarnju šutnju... i
budnost nad vanjskim i nutarnjim
osjetilima.5] Da bismo postigli
unutarnju sabranost koja nam
omogućuje usmjeriti pažnju na posao
koji obavljamo, a time ga i posvetiti,
potrebno je čuvati svoja osjetila. Ovo
se posebno odnosi na uporabu
elektroničkih medija, koji bi se, kao i
sva materijalna dobra, trebali
koristiti umjereno.

Krepost umjerenosti saveznik je u
očuvanju naše unutarnje slobode
kada ulazimo u digitalni svijet.
“Umjerenost je vladanje sobom,”[6]
jer uspostavlja red u našoj upotrebi
tih sredstava i usmjerava naše
postupke prema dobru. Pomaže nam



da stvari koristimo ispravno, dajući
im njihovu pravu vrijednost u skladu
s našim dostojanstvom djece Božje.

Kako bismo donosili ispravne odluke
u vezi s korištenjem elektroničkih
uređaja i usluga, čak i kada su
besplatni, trebamo razmotriti ne
samo njihovu privlačnost ili
korisnost, nego i jesu li u skladu s
umjerenim načinom života. Hoće li
mi ovo pomoći bolje iskoristiti
vrijeme ili će jednostavno biti izvor
ometanja? Opravdavaju li dodatne
funkcije novu kupnju ili bih mogao
nastaviti koristiti ono što već imam?

Ideal svetosti podrazumijeva
prelazak granice onoga što je samo
dopušteno (mogu li ovo učiniti?)
prema pitanju: hoće li me ovo
približiti Bogu? Riječi svetog Pavla
Korinćanima vrlo su prosvjetljujuće:
“ Sve mi je dopušteno!« Ali – sve ne
koristi. Sve mi je dopušteno!« Ali –
neću da mnome išta vlada.”[7] Ova



afirmacija samokontrole Apostola
dobiva novu važnost u naše doba,
kada uzmemo u obzir neke
računalne proizvode ili usluge koji,
osiguravajući trenutnu ili relativno
brzu “nagradu,” potiču ponovnu
uporabu. Učenje kako ograničiti
njihovu uporabu pomoći će u
sprječavanju nervoznog i tjeskobnog
stava ili čak oblika ovisnosti. Kratki
savjet svetog Josemaríje ovdje može
biti vrlo koristan: “ Nauči se reći:
«Ne» ”[8]. I potaknuo nas je da ovu
borbu usmjerimo na pozitivan način:
“Jer ova unutarnja pobjeda donosi
mir u naša srca, mir koji donosimo
svojim domovima, društvu i cijelom
svijetu.”[9]

Naša uporaba novih tehnologija ovisi
o našim okolnostima i potrebama. Na
ovom području, uz pomoć savjeta
drugih, svatko od nas treba pronaći
svoju mjeru. Važno je uvijek postaviti
pitanje: jesmo li umjereni? E-pošta,
na primjer, može biti korisna za



održavanje bliskosti s prijateljem, ali
ako ih ima toliko da neprestano
prekidaju naš rad ili učenje,
vjerojatno upadamo u neozbiljnost i
gubitak vremena. Ako se to dogodi,
samosvladavanje će nam pomoći
prevladati nestrpljenje i odgoditi
odgovor kako bismo se posvetili
zadatku koji zahtijeva koncentraciju
ili jednostavno obratili pažnju osobi s
kojom razgovaramo.

Određeni stavovi mogu nam pomoći
biti umjereni u ovom području. Na
primjer, ograničavanje pristupa
internetu na određena vremena,
unaprijed odlučivanje koliko ćemo
puta dnevno provjeravati društvene
mreže ili e-poštu, isključivanje
elektroničkih uređaja noću,
izbjegavanje njihove uporabe
tijekom obroka ili u vrijeme kad je
potrebna veća sabranost, poput dana
duhovnih obnova. Internet bismo
trebali koristiti samo u odgovarajuće
vrijeme i na odgovarajućim



mjestima, kako ne bismo završili
pretražujući besciljno, izlažući se
riziku nailaska na sadržaje koji
vrijeđaju kršćansku savjest ili
jednostavno troše vrijeme.

Duboko uvjerenje da naše najviše
težnje nadilaze trenutnu
zadovoljštinu koju može pružiti
“klik” na internetu pomaže nam
uložiti veći trud u življenje kreposti
umjerenosti. Kroz tu krepost oblikuje
se snažna osobnost, a “život ponovno
poprima nijanse i tonove koje je
neumjerenost zamaglila. Postajemo
sposobni brinuti se za potrebe
drugih, dijeliti ono što imamo i
posvetiti svoje snage velikim
ciljevima.”[10]

Vrijednost učenja

Navika učenja, koja usmjerava želju
za znanjem prema višim ciljevima,
obično se povezuje s umjerenošću.
Sveti Toma Akvinski definira krepost
studiositas kao “određenu gorljivost



u traženju znanja o stvarima,”[11] što
zahtijeva prevladavanje traženja
komoditeta i lijenosti. Što
intenzivnije usmjeravamo um na
nešto na uređen način, to smo
gorljiviji u učenju i spoznaji.

Želja za znanjem obogaćuje se kada
je usmjerena služenju drugima i
doprinosi ljubljenju svijeta čista srca.
Naravno, želimo biti informirani o
kulturnim i društvenim
promjenama, kako bismo ih mogli
usmjeriti prema Bogu. Ali to se
razlikuje od nemirne zabrinutosti za
sve što se događa u svijetu,
primjerice želje da znamo sve i ništa
ne propustimo. Ovakav neuredan
stav vodi prema površnosti,
intelektualnom raspršenju,
poteškoćama u ostajanju blizu Boga i
mlakosti apostolske revnosti.

Nove tehnologije budući da šire
dostupne izvore informacija i
pružaju dragocjenu pomoć u



akademskom istraživanju, odabiru
mjesta za obiteljski odmor, itd. Ipak,
želja za znanjem može se poremetiti,
primjerice, odgađanjem obveznog
zadatka kako bismo se bavili "manje
korisnim sadržajem"[12], poput
provjere najnovijih vijesti ili
odgovaranja na poruke.

Neuredna znatiželja koju je sveti
Toma opisao kao “lutalački nemir
duha”[13] može dovesti do tuge srca i
opterećenosti duše zbog
neodgovaranja na svoj poziv, koji
zahtijeva napor približavanja Bogu i
služenja bližnjima. Ova tromost duše,
ponekad nazvana "acedija," može biti
spojiva s nemirom u umu i tijelu,
odraz unutarnjeg nemira. Nasuprot
tome, navika učenja daje nam
energiju kada je vrijeme za rad i
izgradnju odnosa s drugima. Pomaže
nam da dobro iskoristimo svoje
vrijeme i čak pronađemo
zadovoljstvo u aktivnostima koje
zahtijevaju veliki mentalni napor.



Čuvanje trenutaka tišine

Krepost umjerenosti olakšava put do
svetosti jer stvara unutarnji red koji
omogućuje usmjeravanje intelekta i
volje na zadatak pred nama. “ Želiš li
zaista biti svet? - Ispunjaj malu
dužnost svakoga časa: čini ono što ti
je dužnost i uživi se u ono što
činiš.”[14] Da bismo primili
božansku milost i rasli u svetosti,
trebamo se posvetiti svakoj
aktivnosti u kojoj se naša svetost
oblikuje.

Potiču li nove tehnologije površnost?
To ovisi o načinu na koji ih koristimo.
Ipak, moramo biti oprezni prema
rasipanju: “Puštaš da se tvoji osjećaji
i sposobnosti napoje u kakvoj god
lokvi. - Zato onda ideš kroz život: bez
postojanosti, rastresene pozornosti,
uspavane volje i budne pohote.”[15]

Očito je da, kad podlegnemo
rasipanju kroz pretjeranu upotrebu
telefona ili interneta, naš molitveni



život nailazi na ozbiljne prepreke. “
Mi, djeca Božja, moramo biti
kontemplativni: oni koji, usred buke
mase, znaju pronaći mir duši u
neprekinutom razgovoru s
Gospodinom.”[16]

Sveti Josemaría je napisao da je
“tišina čuvar unutarnjeg života”[17]
te je poticao vjernike koji žive usred
svijeta da traže trenutke intenzivnije
sabranosti, što je moguće uskladiti s
napornim radom. Posebnu je važnost
pridavao dobroj pripremi za Misu. U
okruženju prožetom novim
tehnologijama, kršćani trebaju
pronaći vrijeme i prostor za
približavanje Bogu, gdje su njihova
osjetila i mašta, um i volja što
sabraniji. Poput proroka Ilije,
Gospodina otkrivamo ne u bučnom
okruženju oko nas, već u šaptu
laganog i blagog lahora.[18]

Duh sabranosti, koji otvara prostor
za dijalog s Kristom, zahtijeva da na



neko vrijeme ostavimo po strani
druge aktivnosti koje traže našu
pažnju. Molitva zahtijeva isključenje
svega što nas može ometati, često i
fizički: isključivanje obavijesti na
uređajima, zatvaranje programa ili
čak gašenje uređaja. Došao je
trenutak da svoj pogled usmjerimo
na Boga i ostavimo ostalo u njegovim
rukama.

Osim toga, tišina nas čini pažljivijima
prema drugima i jača bratstvo,
omogućujući nam da prepoznamo
“ljude kojima su potrebni pomoć,
ljubav i milosrđe.”[19] U doba kada
nam tehnologija omogućuje ispuniti
cijeli dan novim aktivnostima i
bukom, dobro je njegovati tišinu u
sebi i oko sebe. Papa Franjo nas, u
svojim razmišljanjima o ulozi medija
u suvremenoj kulturi, poziva da
“povratimo određeni osjećaj
promišljenosti i smirenosti. To
zahtijeva vrijeme i sposobnost da
budemo tihi i slušamo... Ako doista



pažljivo slušamo druge, naučit ćemo
gledati svijet drugim očima i cijeniti
bogatstvo ljudskog iskustva koje se
očituje u različitim kulturama i
tradicijama.”[20] Napori da
njegujemo osobni stav slušanja i
tražimo prostor za tišinu otvaraju
nas drugima, a na poseban način
Božjem djelovanju u našim dušama i
u svijetu.

[1] Papa Franjo, Poruka za 48.
svjetski dan sredstava društvenih
komunikacija: Komunikacija u službi
autentične kulture susreta, 24.
siječnja 2014.

[2] Benedikt XVI, Poruka za 46.
svjetski dan sredstava društvenih
komunikacija, 24. siječnja 2012.

[3] Usp. sv. Josemaría, Brazda, br. 300
i 530.



[4] Papa Franjo, Opća nakana za
apostolat molitve za rujan 2013.

[5] Sv. Josemaría, Brazda, br. 670.

[6] Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
84.

[7] 1 Kor 6,12.

[8] Sv. Josemaría, Put, br. 5.

[9] Sv. Josemaría, Bilješke sa susreta,
28. listopada 1972.

[10] Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, br.
84.

[11] Sv. Toma Akvinski, S. Th. II-II, q.
166, a. 2 ad 3.

[12] Ibid, II-II, q. 167, a. 1 c.

[13] Sv. Toma, De Malo, q. 11, a. 4.

[14] Sv. Josemaría, Put, br. 815.

[15] Ibid, br. 375.



[16] Sv. Josemaría, Kovačnica, br.
738.

[17] Sv. Josemaría, Put, br. 281.

[18] 1 Kr 19,12.

[19] Sv. Josemaría, Razgovori, br. 96.

[20] Papa Franjo, Poruka za 48.
svjetski dan sredstava društvenih
komunikacija, 24. siječnja 2014.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-
digitalnom-dobu/ (22.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-digitalnom-dobu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-digitalnom-dobu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/unutarnja-tisina-u-digitalnom-dobu/

	Unutarnja tišina u digitalnom dobu

