
opusdei.org

Ugoditi Bogu

“Moramo biti na oprezu kako
ne bismo uvrijedili Boga
neuzvraćanjem u potpunosti na
njegovu ljubav. Perfekcionista
je, naprotiv, u strahu kako će
naljutiti Boga jer ne postupa
uvijek dovoljno dobro.” Novi
članak o kršćanskom životu.

16.05.2019.

U vrijeme građanskog rata u
Španjolskoj, nakon što je nekoliko
mjeseci proveo skrivajući se na
različitim mjestima, sveti Josemaria
je odlučio napustiti Madrid. Morao je



otići nekamo gdje mu život neće biti
neprestano u opasnosti; gdje će moći
nastaviti svoje apostolsko djelovanje.
Sa grupom svojih duhovnih sinova
na opasnom putovanju prešao je
Pirineje i stigao u Andoru. Nakon što
je prošao Lourdes, uputio se prema
Pamploni, gdje mu je biskup izrazio
dobrodošlicu i ponudio smještaj.
Nakon što je stigao, u vrijeme Božića
1937., povukao se u osamu. U jakom
nastojanju u molitvi zapisao je:
“Meditacija: puno hladnoće. Prvi,
jedini čisti doživljaj bila je dječja
želja ‘učiniti moga Boga-Oca sretnim
kada mi bude sudio.’ I onda, snažan
vapaj: ‘Isuse, reci mi nešto!’,
ponovivši to više puta, pun tuge zbog
svoje unutarnje hladnoće. I molitva
mojoj Majci na nebu, ‘Mama!’; i
anđelima čuvarima; i mojoj djeci koja
već uživaju u Gospodinu. I potom,
puno suza i plača… i molitva. Odluke:
‘živjeti vjeru dosljedno, u
svakodnevnom životu.’”



Ovo su intimne zabilješke u kojima s
puno strasti zapisuje svoje duboke
osjećaje i privrženost, stanje svoje
duše: hladnoća, suze, snažne želje…
Traži utočište u svojim Ljubavima:
Bogu Ocu, Isusu, Mariji. Vrlo
iznenađujuće, usred velike nevolje
kroz koju je prolazio u to vrijeme,
donio je odluku koja možda izgleda
beznačajna: živjeti vjeru dosljedno, u
svakodnevnom životu. Ovo je
nesumnjivo jedna od velikih vrlina
svetog Josemarije: usklađivanje
dubokog i revnog odnosa prema
Bogu s vjerom u svakodnevnom
borbama, u običnim stvarima koje
možda mogu izgledati potpuno
beznačajnim.

Rizik za one koji žele udovoljiti
Bogu

Udovoljiti nekome ili ražalostiti,
razočarati ga krajnje su suprotnosti.
Kada smo spremni voljeti Boga i
udovoljavati mu, sasvim je prirodno



ako smo u strahu da bismo ga mogli
razočarati. Ali strah ponekad može u
našem umu i srcima raspiriti upravo
ono što nastojimo izbjeći. Štoviše,
strah je negativan osjećaj, koji ne
može biti temelj ispunjenom životu.
Možda je upravo to razlog zbog čega
se u Svetom Pismu izraz ‘ne boj se’
ponavlja, u različitim varijantama,
365 puta. Kao da nam se želi poručiti
kako zapravo to Gospodin želi; da
budemo slobodni od straha, svaki
dan u godini.

U svojem prvom pastoralnom pismu,
Otac nam je ukazao na određeni
oblik straha. Ohrabrio nas je na
“izražavanje kršćanskog života ne
brkajući ga sa savršenstvom; na
poučavanje drugih kako živjeti i
prihvaćati slabosti, svoje i tuđe,
prakticirajući, sa svim posljedicama,
dnevni stav prepuštanja Božjoj volji
utemeljen na božanskom
posinjenju." Osoba koja nastoji u
posvećivanju svoje svakodnevnice,



boji se kako ne bi uvrijedila Boga
neuzvraćanjemna Njegovu ljubav u
potpunosti. Perfekcionist je, naprotiv,
u strahu da će naljutiti Boga jer ne
postupa uvijek dovoljno dobro.
Svetost nije isto što i savršenstvo iako
ih ponekad brkamo.

Koliko često se naljutimo na sebe kad
vidimo kako smo dopustili da nas
ponesu strasti, kako smo ponovno
sagriješili, kako smo slabi u
izvršavanju najobičnijih odluka.
Naljutimo se i pomislimo kako je Bog
razočaran; gubimo nadu; sumnjamo
kako nas On ne voli; sumnjamo u to
da možemo vjerodostojno sudjelovati
u Njegovom životu. Tuga nas
obuzima, obuzima naše srce. U
takvim prilikama, moramo se
sjetiti kako je tuga saveznik
neprijatelja, kako nas ne
približava Bogu, nego nas,
naprotiv, udaljava od Boga.
Brkamo svoju ljutnju i izljev
gnjeva te mislimo kako je taj naš



osjećaj zapravo Božje razočaranje
u nas. Naravno, sve ovo ne
proizlazi iz naše ljubavi prema
Njemu, već iz našeg ranjenog ega;
iz naše neprihvaćene krhkosti.

Kada čitamo Isusove riječi u
Evanđelju: “ Budi savršen”, želimo
slijediti ovaj poziv, utemeljiti svoj
život na njemu. Pri tome se izlažemo
riziku da ga protumačimo kao: “Čini
sve savršeno.” Možemo čak i
posumnjati kako nećemo udovoljiti
Bogu ako u svojim djelima nismo
uvijek savršeni; kako nismo pravi
apostoli. Ali Isus odmah pojašnjava
značenje svojih riječi: Budite, dakle
savršeni, kao što je savršen Otac vaš
nebeski (Mt 5,48). Radi se o
savršenstvu koje nam Bog nudi
čineći nas sudionicima u svojoj
božanskoj prirodi: savršenost vječne
Ljubavi, najveće Ljubavi; “Ljubavi
koja pokreće Sunce i ostale zvijezde",
iste Ljubavi koja nas je stvorila kao
slobodna bića i spasila nas dok još



bijasmo grešnici (Rim 5,8). Za nas
biti savršen znači živjeti kao Božja
djeca, svjesni svog značaja u
Njegovim očima; ne gubeći nikad
nadu niti radost, koja proizlazi iz
spoznaje kako smo djeca tako dobrog
Oca.

Suočeni s opasnošću perfekcionizma,
morali bismo se sjetiti kako udovoljiti
Bogu nije u našoj moći, nego u
Njegovoj. U ovom je ljubav: ne da smo
mi ljubili Boga, nego - On je ljubio nas
(1 Iv 4,10). Zato ne bismo nikad
smjeli govoriti Bogu na koji način On
mora reagirati u našem životu. Mi
smo stvorenja te stoga moramo
naučiti poštivati Njegovu slobodu ne
nametajući Bogu svoje stavove o
tome zašto bi ili ne bi trebao voljeti
nas. U stvari, On je nama pokazao
svoju Ljubav te je stoga prvo što od
nas očekuje dozvoliti Mu da nas voli,
na svoj način.

Bog nas doista voli



Zašto je tako teško razumjeti Božju
logiku? Zar nemamo dovoljno
primjera o tome koliko je Bog Otac
voljan usrećiti nas? Zar se Isus nije
opasao ručnikom kako bi oprao noge
apostolima?

Kao što je sveti Pavao zapisao, ta Bog
ni svojega Sina nije poštedio kako bi
nama omogućio vječnu sreću
(pogledaj Rim 8,32). Htio nas je ljubiti
najjačom mogućom Ljubavi, do
potpune krajnosti. Ipak, ponekad
pomislimo kako će nas Bog voljeti
samo ako “zaslužujemo” ili “smo
dostojni”. Potpuno paradoksalno.
Mora li malo dijete “zaslužiti”
roditeljsku ljubav? Možda se zapravo
tražimo u tom nastojanju kako bismo
dokazali da je “zaslužujemo”. Možda
je to susret s našom nesigurnosti,
našom potrebom za stabilnim,
čvrstim referentnim točkama, koje
tražimo u svojim djelima, svojim
idejama, u svojem doživljaju
stvarnosti.



Ali jedino što zapravo moramo
učiniti jest pogledati u Boga, koji je
naš Otac, i osloniti se na Njegovu
Ljubav. Za vrijeme Isusovog krštenja,
kao i kod Preobrazbe, glas Boga Oca
nam govori kako je zadovoljan
svojim Sinom. Mi smo također bili
kršteni; kroz Njegovu smo Muku
sudionici u Njegovom životu, u
Njegovim zaslugama, u Njegovoj
milosti. Kao rezultat toga, Bog Otac
može na nas gledati sa
zadovoljstvom, s ushitom. Euharistija
nam prenosi, između ostalog, vrlo
jasnu poruku o Božjim osjećajima za
nas: Njegovu potrebu za bliskošću s
nama; Njegovu strpljivost da nas
čeka onoliko dugo koliko je potrebno;
Njegovu čežnju za intimnošću;
čežnju za ljubavi, čežnju za našim
odgovorom na Njegovu ljubav.

Borba duše u ljubavi

Spoznaja o Božjoj Ljubavi najveći je
poticaj na ljubav. Shodno tome,



“primarni razlog evangelizacije jest
Isusova ljubav koju smo primili,
iskustvo spasenja koje nas otvara za
još više Njegove ljubavi.” Ovo nisu
apstraktne ideje. Ovo se očituje u
toliko primjera, kao u slučaju
opsjednutog u gerazenskom kraju
koji je, nakon što ga je Isus oslobodio,
vidjevši kako ga njegovi sugrađani
odbijaju, molio ga da bude uza nj (Mk
5,18). Vidimo to i kod Bartimeja, koji
nakon što je bio izliječen od sljepoće, 
uputi se za njim (Mk 10, 52). Konačno,
isto vidimo i kod Petra, koji
spoznavši dubinu Isusove Ljubavi,
njegovu snagu opraštanja i
povjerenja, tek nakon što ga je izdao,
može slijediti njegov poziv: Idi za
mnom! (Iv 21,19). Spoznaja Božje
Ljubavi najsnažniji je poticaj na
kršćanski život. To je izvorište naše
ustrajnosti.

Sveti Josemaria nas je ohrabrio na
razmatranje o ovome temeljeći to na
činjenici kako smo Božja djeca:



“Djeca... Kako se samo nastoje
dostojno ponašati u prisutnosti
svojih roditelja. A djeca kralja, u
prisutnosti njihovog oca kralja, kako
tek nastoje odraziti kraljevsko
dostojanstvo! A ti? Zar ne razumiješ
kako si uvijek u prisutnosti velikog
Kralja, tvog Boga Oca?” Božja
prisutnost ne ispunjava njegovu
djecu strahom. Čak niti onda kada
posrnu. On nam sam želi reći, na
najjasniji mogući način, da i onda
kada posrnemo, On čeka na nas.
Jednako kao i otac u prispodobi;
nestrpljivo iščekuje susret s nama,
čim mu dopustimo, kako bi nas
zagrlio i izljubio (Lk 15,20).

Suočeni s mogućim strahom kako
ćemo ražalostiti Boga, možemo se
zapitati: ujedinjuje li me ovaj strah s
Bogom, potiče li me na razmišljanje o
Njemu? Ili usmjerava moju pažnju
na mene samog: na moja očekivanja,
moju borbu, moja postignuća?
Upućuje li me to na Boga kako bih



kod svete ispovijedi molio za oprost?
Ispunja li me radošću kada spoznam
da mi On oprašta ili mi to oduzima
nadu? Potiče li me to na ponovni
početak, u radosti - ili me zatvara u
mojoj tuzi, u mojem osjećaju
bespomoćnosti; u frustraciji koja
nastaje u mojem oslanjanju na svoju
snagu… I na rezultate koje ja sam
“postižem”?

Marijin osmijeh

Ovo možemo bolje razumjeti uz
pomoć događaja iz života svetog
Josemarije. Jedna od zabilješki o
njegovom unutarnjem životu koju je
zapisao kako bi svoju zadaću
duhovnog voditelja učinio lakšom.
Iako je malo dulja, vrijedno ju je
citirati u cijelosti:

“Kao i obično kada sam molio za to u
poniznosti, bez obzira na vrijeme
odlaska u krevet, ovo jutro sam se
probudio iz dubokog sna; kao da me
je netko dozvao, potpuno siguran



kako je vrijeme da ustanem. Sasvim
sigurno, bilo je petnaest do šest.
Prošle noći, također kao i obično,
zamolio sam Gospodina da mi dade
snage nadjačati lijenost u vrijeme
ustajanja; i to zato što (ovo
ispovijedam sa stidom) nešto
potpuno beznačajno zna postati
nevjerojatno teško za mene; i ima
dana kada, usprkos nadnaravnom
pozivu, ostajem u krevetu još neko
vrijeme. Danas, kada sam vidio
koliko je sati, pomolio sam se, borio
se...i ostao u krevetu. Konačno, u šest
i petnaest, prema mojoj budilici (koja
je već neko vrijeme pokvarena),
ustao sam se. Potpuno ponižen,
ispružio sam se na pod, priznajući
svoju pogrešku, te zatim – uz 
Serviam! (‘Služit ću’)- odjenuo sam se
i započeo meditaciju. A onda, negdje
između šest i trideset i petnaest do
sedam, vidio sam kako je već neko
vrijeme lice moje Gospe od Poljubaca
ispunjeno srećom i radošću. Vrlo
pažljivo sam pogledao. Vjerovao sam



kako mi se osmjehuje jer je to tako
djelovalo na mene, iako se njene
usne nisu pomakle. Vrlo smireno,
uputio sam svojoj Majci puno toplih
riječi.

Njegov napor u izvršavanju svoje
odluke može ponekad biti prisutan i
u našoj borbi: ustati točno na
vrijeme. On u tome nije uspio. To je
bilo nešto što ga je ponižavalo.
Usprkos tome, on ne brka svoju
ljutnju i svoje poniženje s
velikodušnošću Božjeg srca. Vidio je
Gospu kako mu se osmjehuje, i to
nakon neuspjeha. Nije li istina kako
smo skloni vjerovati da je Bog
zadovoljan s nama samo ako
postupamo ispravno? Zašto svoje
zadovoljstvo pogrešno
prepoznajemo u Božjem osmijehu
kao Njegovu nježnost i
privrženost? Reagiramo li jednako
tako pošto se pridignemo nakon
ponovnog posrnuća?



Puno puta smo molili Gospu da se za
nas založi kod našeg Gospodina – ut
loquaris pro nobis bona. Ponekad
smo možda i pokušali zamisliti kako
izgledaju razgovori između Marije i
njezinog Sina. U molitvama možemo
prodrijeti u tu intimu
kontemplirajući o ljubavi Marije i o
ljubavi Isusa za svakog od nas.

“Tražiti Marijin osmijeh nije čin
molitvene ili staromodne
osjećajnosti, nego je pravilan izraz
živog i duboko ljudskog odnosa koji
nas vezuje s njom koju nam je Krist
dao za Majku. Želja za
kontemplacijom o osmijehu naše
Gospe nije prepuštanje
nekontroliranoj mašti." Benedikt XVI
ove je riječi izgovorio u Lourdesu
govoreći o mladoj Bernardette. U
Marijinom prvom ukazanju, prije
nego se predstavila kao Bezgrešno
Začeće, Gospa joj se jednostavno
osmjehnula. “Marija se prvo
osmjehnula Bernardette, kao da je to



bio najprikladniji pristup otkrivenju
njezine tajne.”Mi također želimo
vidjeti ovaj osmijeh i živjeti u toj
radosti. Naše pogreške – bez obzira
koliko velike – ne mogu ga nikad
izbrisati. Ako se ponovno ustanemo,
možemo tražiti Marijin pogled i dati
se nanovo potaknuti njezinom
radošću.

[i]“The Way”: Critical-Historical
Edition, pripremio Pedro Rodriguez,
komentar na br. 746, str. 880.

[ii]Papa Franjo, Poruka za 33. Svjetski
dan mladih, 25. ožujak, 2018.

[iii]Monsinjor Fernando Ocariz,
Patoralno pismo, 14. veljače. 2017.
br. 8.

[iv]Dante Alighieri, Božanstvena
komedija, “Raj,” Pjevanje 33.

[v]Papa Franjo, Apostolski nagovor, 
Evangelii Gaudium, 24. studenog,
2013., br. 264.



[vi]Put, br. 265.

[vii]Andres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, Vol 1, Princeton,
2001, str. 361.

[viii]Papa Benedikt XVI, Homilija, 15.
rujna, 2008.

[ix]Ibid.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/ugoditi-bogu/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/ugoditi-bogu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ugoditi-bogu/

	Ugoditi Bogu

