opusdei.org

Ugoditi Bogu

“Moramo biti na oprezu kako
ne bismo uvrijedili Boga
neuzvracanjem u potpunosti na
njegovu ljubav. Perfekcionista
je, naprotiv, u strahu kako ce
naljutiti Boga jer ne postupa
uvijek dovoljno dobro.” Novi
Clanak o krSc¢anskom Zivotu.

16.05.2019.

U vrijeme gradanskog rata u
Spanjolskoj, nakon $to je nekoliko
mjeseci proveo skrivajuci se na
razliCitim mjestima, sveti Josemaria
je odlucio napustiti Madrid. Morao je



oti¢i nekamo gdje mu Zivot nece biti
neprestano u opasnosti; gdje ¢e moci
nastaviti svoje apostolsko djelovanje.
Sa grupom svojih duhovnih sinova
na opasnom putovanju presao je
Pirineje i stigao u Andoru. Nakon Sto
je proSao Lourdes, uputio se prema
Pamploni, gdje mu je biskup izrazio
dobrodoslicu i ponudio smjestaj.
Nakon Sto je stigao, u vrijeme BoZica
1937., povukao se u osamu. U jakom
nastojanju u molitvi zapisao je:
“Meditacija: puno hladnoce. Prvi,
jedini Cisti doZivljaj bila je djecja
Zelja ‘uCiniti moga Boga-Oca sretnim
kada mi bude sudio.’ I onda, snazan
vapaj: ‘Isuse, reci mi nesto?’,
ponovivsi to viSe puta, pun tuge zbog
svoje unutarnje hladnoce. I molitva
mojoj Majci na nebu, ‘Mamal’; i
andelima Cuvarima; i mojoj djeci koja
vec¢ uZivaju u Gospodinu. I potom,
puno suza i placa... i molitva. Odluke:
‘Zivjeti vjeru dosljedno, u
svakodnevnom Zivotu.”



Ovo su intimne zabiljeSke u kojima s
puno strasti zapisuje svoje duboke
osjecaje 1 privrZenost, stanje svoje
duSe: hladnoca, suze, snazne Zelje...
Trazi utociSte u svojim Ljubavima:
Bogu Ocu, Isusu, Mariji. Vrlo
iznenadujuce, usred velike nevolje
kroz koju je prolazio u to vrijeme,
donio je odluku koja mozda izgleda
beznacajna: Zivjeti vjeru dosljedno, u
svakodnevnom zivotu. Ovo je
nesumnjivo jedna od velikih vrlina
svetog Josemarije: uskladivanje
dubokog i revnog odnosa prema
Bogu s vjerom u svakodnevnom
borbama, u obi¢nim stvarima koje
mozda mogu izgledati potpuno
beznacajnim.

Rizik za one koji Zele udovoljiti
Bogu

Udovoljiti nekome ili razalostiti,
razocarati ga krajnje su suprotnosti.
Kada smo spremni voljeti Boga i
udovoljavati mu, sasvim je prirodno



ako smo u strahu da bismo ga mogli
razocarati. Ali strah ponekad moZe u
naSem umu i srcima raspiriti upravo
ono $to nastojimo izbjedi. Stovise,
strah je negativan osjecaj, koji ne
moZe biti temelj ispunjenom Zivotu.
MoZda je upravo to razlog zbog Cega
se u Svetom Pismu izraz ‘ne boj se’
ponavlja, u razli¢itim varijantama,
365 puta. Kao da nam se Zeli poruciti
kako zapravo to Gospodin Zeli; da
budemo slobodni od straha, svaki
dan u godini.

U svojem prvom pastoralnom pismu,
Otac nam je ukazao na odredeni
oblik straha. Ohrabrio nas je na
“izrazavanje kr$¢anskog zivota ne
brkajucéi ga sa savrSenstvom; na
poucavanje drugih kako Zivjeti i
prihvacati slabosti, svoje i tude,
prakticirajudi, sa svim posljedicama,
dnevni stav prepustanja BoZjoj volji
utemeljen na bozanskom
posinjenju.” Osoba koja nastoji u
posvecivanju svoje svakodnevnice,



boji se kako ne bi uvrijedila Boga
neuzvracanjemna Njegovu ljubav u
potpunosti. Perfekcionist je, naprotiv,
u strahu da Ce naljutiti Boga jer ne
postupa uvijek dovoljno dobro.
Svetost nije isto Sto i savrSenstvo iako
ih ponekad brkamo.

Koliko Cesto se naljutimo na sebe kad
vidimo kako smo dopustili da nas
ponesu strasti, kako smo ponovno
sagrijesili, kako smo slabi u
izvrSavanju najobicnijih odluka.
Naljutimo se i pomislimo kako je Bog
razocaran; gubimo nadu; sumnjamo
kako nas On ne voli; sumnjamo u to
da moZemo vjerodostojno sudjelovati
u Njegovom zivotu. Tuga nas
obuzima, obuzima naSe srce. U
takvim prilikama, moramo se
sjetiti kako je tuga saveznik
neprijatelja, kako nas ne
pribliZava Bogu, nego nas,
naprotiv, udaljava od Boga.
Brkamo svoju ljutnju i izljev
gnjeva te mislimo kako je taj nas



osjecaj zapravo BoZje razocaranje
u nas. Naravno, sve ovo ne
proizlazi iz nase ljubavi prema
Njemu, vec iz naSeg ranjenog ega;
iz naSe neprihvacene krhkosti.

Kada c¢itamo Isusove rijeci u
Evandelju: “ Budi savrsen”, Zelimo
slijediti ovaj poziv, utemeljiti svoj
Zivot na njemu. Pri tome se izlazemo
riziku da ga protumacimo kao: “Cini
sve savrSeno.” MoZemo Cak i
posumnjati kako nec¢emo udovoljiti
Bogu ako u svojim djelima nismo
uvijek savrSeni; kako nismo pravi
apostoli. Ali Isus odmah pojasnjava
znacenje svojih rijeCi: Budite, dakle
savrseni, kao Sto je savrsen Otac vas
nebeski (Mt 5,48). Radi se o
savrSenstvu koje nam Bog nudi
Cineci nas sudionicima u svojoj
boZanskoj prirodi: savrSenost vjeCne
Ljubavi, najvece Ljubavi; “Ljubavi
koja pokrece Sunce i ostale zvijezde",
iste Ljubavi koja nas je stvorila kao
slobodna bica i spasila nas dok jos



bijasmo gresnici (Rim 5,8). Za nas
biti savrsen znaci Zivjeti kao BoZja
djeca, svjesni svog znacaja u
Njegovim oc¢ima; ne gubeci nikad
nadu niti radost, koja proizlazi iz
spoznaje kako smo djeca tako dobrog
Oca.

Suoceni s opasnosc¢u perfekcionizma,
morali bismo se sjetiti kako udovoljiti
Bogu nije u nasoj moci, nego u
Njegovoj. U ovom je ljubav: ne da smo
mi ljubili Boga, nego - On je ljubio nas
(1 Iv 4,10). Zato ne bismo nikad
smjeli govoriti Bogu na koji na¢in On
mora reagirati u nasSem zivotu. Mi
smo stvorenja te stoga moramo
nauciti postivati Njegovu slobodu ne
nametajuci Bogu svoje stavove o
tome zaSto bi ili ne bi trebao voljeti
nas. U stvari, On je nama pokazao
svoju Ljubav te je stoga prvo Sto od
nas ocekuje dozvoliti Mu da nas voli,
na svoj nacin.

Bog nas doista voli



Zasto je tako teSko razumjeti BoZju
logiku? Zar nemamo dovoljno
primjera o tome koliko je Bog Otac
voljan usreciti nas? Zar se Isus nije
opasao rucnikom kako bi oprao noge
apostolima?

Kao Sto je sveti Pavao zapisao, ta Bog
ni svojega Sina nije poStedio kako bi
nama omogucio vje¢nu srecu
(pogledaj Rim 8,32). Htio nas je ljubiti
najjacom mogucom Ljubavi, do
potpune Kkrajnosti. Ipak, ponekad
pomislimo kako Ce nas Bog voljeti
samo ako “zasluzujemo” ili “smo
dostojni”. Potpuno paradoksalno.
Mora li malo dijete “zasluziti”
roditeljsku lJjubav? MoZda se zapravo
trazimo u tom nastojanju kako bismo
dokazali da je “zasluzujemo”. Mozda
je to susret s naSom nesigurnosti,
nasom potrebom za stabilnim,
¢vrstim referentnim to¢kama, koje
trazimo u svojim djelima, svojim
idejama, u svojem doZivljaju
stvarnosti.



Ali jedino Sto zapravo moramo
uciniti jest pogledati u Boga, koji je
nas Otac, i osloniti se na Njegovu
Ljubav. Za vrijeme Isusovog Kkrstenja,
kao i kod Preobrazbe, glas Boga Oca
nam govori kako je zadovoljan
svojim Sinom. Mi smo takoder bili
krsteni; kroz Njegovu smo Muku
sudionici u Njegovom Zivotu, u
Njegovim zaslugama, u Njegovoj
milosti. Kao rezultat toga, Bog Otac
moZe na nas gledati sa
zadovoljstvom, s ushitom. Euharistija
nam prenosi, izmedu ostalog, vrlo
jasnu poruku o BoZjim osjecajima za
nas: Njegovu potrebu za bliskoS¢u s
nama; Njegovu strpljivost da nas
Ceka onoliko dugo koliko je potrebno;
Njegovu ¢eznju za intimnoSc¢u;
ceznju za ljubavi, ¢eZnju za nasim
odgovorom na Njegovu ljubav.

Borba duse u ljubavi

Spoznaja o BoZjoj Ljubavi najveci je
poticaj na ljubav. Shodno tome,



“primarni razlog evangelizacije jest
Isusova ljubav koju smo primilj,
iskustvo spasenja koje nas otvara za
joS viSe Njegove ljubavi.” Ovo nisu
apstraktne ideje. Ovo se oCituje u
toliko primjera, kao u slucaju
opsjednutog u gerazenskom kraju
koji je, nakon Sto ga je Isus oslobodio,
vidjevsi kako ga njegovi sugradani
odbijaju, molio ga da bude uza nj (Mk
5,18). Vidimo to i kod Bartimeja, koji
nakon $to je bio izlije¢en od sljepoce,
uputi se za njim (Mk 10, 52). Konacno,
isto vidimo 1 kod Petra, koji
spoznavsi dubinu Isusove Ljubavi,
njegovu snagu oprastanja i
povjerenja, tek nakon Sto ga je izdao,
moZe slijediti njegov poziv: Idi za
mnom! (Iv 21,19). Spoznaja BoZje
Ljubavi najsnazniji je poticaj na
krscéanski Zivot. To je izvoriSte naSe
ustrajnosti.

Sveti Josemaria nas je ohrabrio na
razmatranje o ovome temeljeci to na
Cinjenici kako smo BoZja djeca:



“Djeca... Kako se samo nastoje
dostojno ponasati u prisutnosti
svojih roditelja. A djeca kralja, u
prisutnosti njihovog oca kralja, kako
tek nastoje odraziti kraljevsko
dostojanstvo! A ti? Zar ne razumijes
kako si uvijek u prisutnosti velikog
Kralja, tvog Boga Oca?” BoZja
prisutnost ne ispunjava njegovu
djecu strahom. Cak niti onda kada
posrnu. On nam sam Zeli reci, na
najjasniji moguci nacin, da i onda
kada posrnemo, On Ceka na nas.
Jednako kao i otac u prispodobi;
nestrpljivo iSCekuje susret s nama,
¢im mu dopustimo, kako bi nas
zagrlio i izljubio (Lk 15,20).

SuocCeni s moguéim strahom kako
¢cemo razalostiti Boga, moZemo se
zapitati: ujedinjuje li me ovaj strah s
Bogom, potice li me na razmisljanje o
Njemu? Ili usmjerava moju paznju
na mene samog: na moja ocekivanja,
moju borbu, moja postignuca?
Upucuje li me to na Boga kako bih



kod svete ispovijedi molio za oprost?
Ispunja li me radoSc¢u kada spoznam
da mi On oprasta ili mi to oduzima
nadu? PotiCe li me to na ponovni
pocetak, u radosti - ili me zatvara u
mojoj tuzi, u mojem osjecaju
bespomocnosti; u frustraciji koja
nastaje u mojem oslanjanju na svoju
snagu... I na rezultate koje ja sam
“postiZzem”?

Marijin osmijeh

Ovo moZemo bolje razumjeti uz
pomoc dogadaja iz zZivota svetog
Josemarije. Jedna od zabiljeski o
njegovom unutarnjem Zivotu koju je
zapisao kako bi svoju zadacu
duhovnog voditelja u¢inio lakSom.
Iako je malo dulja, vrijedno ju je
citirati u cijelosti:

“Kao i obi¢no kada sam molio za to u
poniznosti, bez obzira na vrijeme
odlaska u krevet, ovo jutro sam se
probudio iz dubokog sna; kao da me
je netko dozvao, potpuno siguran



kako je vrijeme da ustanem. Sasvim
sigurno, bilo je petnaest do Sest.
Prosle no¢i, takoder kao i obi¢no,
zamolio sam Gospodina da mi dade
snage nadjacati lijenost u vrijeme
ustajanja; i to zato Sto (ovo
ispovijedam sa stidom) nesto
potpuno beznacajno zna postati
nevjerojatno tesko za mene; i ima
dana kada, usprkos nadnaravnom
pozivu, ostajem u krevetu joS neko
vrijeme. Danas, kada sam vidio
koliko je sati, pomolio sam se, borio
se...i ostao u krevetu. Konac¢no, u Sest
1 petnaest, prema mojoj budilici (koja
je vec neko vrijeme pokvarena),
ustao sam se. Potpuno poniZen,
ispruZio sam se na pod, priznajuci
svoju pogresku, te zatim — uz
Serviam! (‘SluZit ¢u’)- odjenuo sam se
i zapocCeo meditaciju. A onda, negdje
izmedu Sest i trideset i petnaest do
sedam, vidio sam kako je ve¢ neko
vrijeme lice moje Gospe od Poljubaca
ispunjeno srecom i radoscu. Vrlo
pazljivo sam pogledao. Vjerovao sam



kako mi se osmjehuje jer je to tako
djelovalo na mene, iako se njene
usne nisu pomakle. Vrlo smireno,
uputio sam svojoj Majci puno toplih
rijeci.

Njegov napor u izvrSavanju svoje
odluke mozZe ponekad biti prisutan i
u nasoj borbi: ustati to¢no na
vrijeme. On u tome nije uspio. To je
bilo nesto Sto ga je poniZavalo.
Usprkos tome, on ne brka svoju
ljutnju i svoje poniZenje s
velikodusnosSc¢u Bozjeg srca. Vidio je
Gospu kako mu se osmjehuje, i to
nakon neuspjeha. Nije li istina kako
smo skloni vjerovati da je Bog
zadovoljan s nama samo ako
postupamo ispravno? Zasto svoje
zadovoljstvo pogresno
prepoznajemo u BoZjem osmijehu
kao Njegovu njeznost i
privrZenost? Reagiramo li jednako
tako posSto se pridignemo nakon
ponovnog posrnuca?



Puno puta smo molili Gospu da se za
nas zaloZi kod naSeg Gospodina — ut
loquaris pro nobis bona. Ponekad
smo mozda i pokuSali zamisliti kako
izgledaju razgovori izmedu Marije i
njezinog Sina. U molitvama moZemo
prodrijeti u tu intimu
kontemplirajucéi o ljubavi Marije i o
ljubavi Isusa za svakog od nas.

“Traziti Marijin osmijeh nije ¢in
molitvene ili staromodne
osjecajnosti, nego je pravilan izraz
Zivog 1 duboko ljudskog odnosa koji
nas vezuje s njom koju nam je Krist
dao za Majku. Zelja za
kontemplacijom o osmijehu nase
Gospe nije prepustanje
nekontroliranoj masti." Benedikt XVI
ove je rijeci izgovorio u Lourdesu
govoreci o mladoj Bernardette. U
Marijinom prvom ukazanju, prije
nego se predstavila kao Bezgresno
ZacCece, Gospa joj se jednostavno
osmjehnula. “Marija se prvo
osmjehnula Bernardette, kao da je to



bio najprikladniji pristup otkrivenju
njezine tajne.”Mi takoder Zelimo
vidjeti ovaj osmijeh i Zivjeti u toj
radosti. NaSe pogresSke — bez obzira
koliko velike — ne mogu ga nikad
izbrisati. Ako se ponovno ustanemo,
moZemo traziti Marijin pogled i dati
se nanovo potaknuti njezinom
radoscu.

W«The Way”: Critical-Historical
Edition, pripremio Pedro Rodriguez,
komentar na br. 746, str. 880.

"papa Franjo, Poruka za 33. Svjetski
dan mladih, 25. oZujak, 2018.

"Monsinjor Fernando Ocariz,
Patoralno pismo, 14. veljace. 2017.
br. 8.

“Dante Alighieri, BoZanstvena
komedija, “Raj,” Pjevanje 33.

“Ppapa Franjo, Apostolski nagovor,
Evangelii Gaudium, 24. studenog,
2013., br. 264.



Mipyt, br. 265.

“MiAndres Vazquez de Prada, The
Founder of Opus Dei, Vol 1, Princeton,
2001, str. 361.

ilpapa Benedikt XVI, Homilija, 15.
rujna, 2008.

™bid.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/ugoditi-bogu/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/ugoditi-bogu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/ugoditi-bogu/

	Ugoditi Bogu

