opusdei.org

UCiniti centar
domom (II)

KrScanske obitelji su mjesta
gdje svi Zive i rade za druge.
Navodimo neke od pogresnih
koraka koji mogu potkopati
ovaj duh te nacine kako ga
ponovno probuditi.

31.01.2024.

U jednom od svojih posljednjih
pisama svojoj djeci u Opusu Deli, sveti
Josemaria razmisljao je 0 “novoj
logici” BoZje obitelji na zemlji. Vec
tijekom dana iSCekivanja u Nazaretu,
Bog je upoznao Mariju i Josipa s



nacinom razmisljanja i zivljenja
Djeteta koje Ce se poniziti i dati sve,
jer nije doSao da bude sluZen, nego
da sluZi.[1] Bog Zeli da ista logika
vlada u svakom krs¢anskom domu:

»,Pogledajte gdje se Krist rodio. Sve
nam tamo govori o bezuvjetnom
sebedarju. Josip, Ciji je Zivot niz
teSkoca pomijeSan s radoScu Sto je
Isusov skrbnik, riskira svoju cast,
spokojan kontinuitet svog rada i
svoju mirnu buducnost. Cijelo
njegovo postojanje je spremna
raspolozivost za sve Sto Bog moZe
zatraziti. Marija se pokazuje
sluzbenicom Gospodnjom (Lk 1,38),
koja sa svojimfiat preobrazava
cjelokupno svoje postojanje u
prihvacanje bozanskog plana
spasenja. A Isus? Dovoljno je reci da
nam se nas Bog otkriva kao dijete.
Stvoritelj svemira predstavlja nam se
u djetetovim povojima, da nikada ne
posumnjamo da je on pravi Bog i
pravi Covjek. [...] Moramo se utopiti



u ovu novu logiku koju je Bog spustio
na zemlju. U Betlehemu nitko niSta
ne zadrzava za sebe. Tamo ne
Cujemo nista o mojoj reputaciji, mom
vremenu, mom radu, mojim idejama,
mojim preferencijama, mom novcu.
Tamo je sve stavljeno u sluzbu Bozje
Cudesne pustolovine s
covjeCanstvom, Otkupljenja.”[2]

Obiteljski Zivot se obnavlja i raste u
ovoj "Cudesnoj pustolovini” sluzenja,
shvacenog ne kao ropstvo ili hladno
gomilanje usluga, vec¢ kao stalna
spremnost da se Zivi za druge, kao
orude BoZje svakodnevne brige. Ovaj
nacin Zivljenja, koji je sveti Josemaria
ponekad nazivao ,,zdravom
psiholoSkom predrasudom
uobicajenog razmisljanja o
drugima"[3], trebao bi biti uobicajeni
Zivotni ton u centrima Djela. Srecom,
to je ono Sto mnogi ljudi koji
posjecuju ove centre doZivljavaju na
razliite nacine: u dubokoj dispoziciji
svih u Centru kojom Zele Zivot uciniti



ugodnim za druge, posvecujuci
vrijeme i pazljivo sluSajuci drugoga
Cak i onda kada postoje i druge stvari
koje traZe njihovu paznju, pomazu u
rjeSavanju problema, ispricavaju se
kad god potrebno, pozdravljaju s
osmijehom, dovrsavaju zadatke za
one koji su umorni ili kasne, i u
mnogim drugim svakodnevnim
prilikama koje su dio zajednickog
Zivota.

Medutim, kao Sto se moze dogoditi u
svakoj obitelji, svakodnevni Zivot
ponekad moZe imati odredeni
erozivni ucinak, a s vremenom se
druga dinamika moZe ukorijeniti u
kudi ili u naSem karakteru. Bez
pretenzija da su iscrpni, moZemo ih
saZzeti u Cetiri pogresSna koraka, gdje
moZe postojati pretjerana
usredotoCenost na funkcioniranje
kucanstva naustrb Jjudi koji u njemu
Zive, ili ono S$to bismo mogli nazvati
"nesporazumi u odnosima", sukobi
koji proizlaze iz pogres$nih pristupa



zajednickom zivotu. Naravno, opisi u
nastavku nisu formule koje se
pojavljuju u Cistim, kemijskim
oblicima, ve¢ tendencije koje se
postupno uvlace, mozda izmijeSane,
pokazujuci kako ljudska slabost tako
Cesto ispreplice najvrjednije,
najdraze aspekte nasih Zivota. Kratko
razmiSljanje o tim tendencijama
pomoci ¢e nam prepoznati male
lisice koje kvare vinograde (Pjesma
2,15). Takoder c¢e biti istaknuta
"logika" koju Bog zeli u svim
domovima, a posebno u centrima
Djela.

Ucéinkovito, ali hladno

Prva dva pogres$na koraka koja mogu
zasjeniti pravu logiku Zivota nalaze
se u funkcionalnom podrucju. Ako
razmiSljamo u terminima koje je
sveti Josemaria Cesto koristio za
karakterizaciju Djela - "obitelj, avu
isto vrijeme, vojska"[4] - ovdje postoji
rizik od odredene neravnoteze, gdje



"vojska" zasjenjuje obitelj, Sto
rezultira uéinkovitim kuéanstvima,
ali s malo topline, ili mozda s
napetostima ili ranama.

Prvi pogreSan korak u tom pogledu
moZe se nazvati logikom sinergije.
Ovakav nacin razmi$ljanja povezan
je srazvojem drustva u posljednjih
nekoliko desetljeca, koji je, uz mnoga
dostignuca i prilike, doveo do
beskrajnog popisa aktivnosti i
zadataka koje treba obaviti: racuni,
administrativne biljeSke, poruke...
Lako moZemo sve svoje vrijeme
provoditi juredi za dogadajima i
zadacima. Kao u svakoj obitelji, u
kojoj bi preokupacije vezane uz
posao, kucu, djecu i sve poslove koje
treba obaviti mogle dovesti do toga
da supruZnici zanemare svoje bracno
prijateljstvo (intimnost, uzajamna
privrzenost...), u Centru u kojemu se
provode mnoge vrste apostolskog
rada, ljudi bi se mogli poceti odnositi
jedni prema drugima funkcionalno,



ograniCavajuci se na “stvari o kojima
se treba brinuti.”[5]

Centar bi tada tezio djelovati sa
sinergijom (syn-ergon, jedinstvo
akcije), ali sa znacajnim nedostacima
u simpatiji (syn-pathos, jedinstvo
osjecaja). Svaka bi osoba izvrSavala
svoje zadatke, odgovornosti i plan
Zivota; kuca bi funkcionirala kao
delikatan mehanizam (sve na svom
mjestu, svatko na svojim
zadacima...), ali bi nedostajala
sposobnost suosjecanja, osjecaja
prema drugima: zajednicko
provodenje vremena, uzivanje u
zajednickom Zivotu i patnja s njima.
Sveti Josemaria upotrijebio je
dramatican jezik kako bi nas
upozorio na ovaj rizik: ,,Onog dana
kada Zivimo kao stranci ili
ravnodusni jedni prema drugima, mi
smo ubili Opus Dei."[6] Nadalje, kao
Sto je slucaj na cisto ljudskoj razini u
bilo kojoj organizaciji, nedostatak
simpatije medu ljudima na kraju bi



umanjio ili ¢ak eliminirao njihovu
sinergiju.

Drugi pogresan korak moze se
nazvati logikom reda. Jos jednom,
ovo je analogno bilo kojoj obitelji:
jedan od supruznika moze biti
pretjerano zabrinut oko toga hoce li
"stvari biti ispravne", kroz raspored,
materijalni red ili kuc¢ne poslove.
Svako kucanstvo treba strukturu
kako bi se izbjeglo utapanje u kaos,
naravno, ali ponekad imamo
nerealna oCekivanja o idealnim
domovima, radecéi stvari onako kako
jedna osoba smatra "ispravnim”, ¢ak
1 kada to dovodi do drugih problema
i Steti obiteljskom miru. Iskustvo
pokazuje da pretjerano naglasavanje
pravila i zanemarivanje odnosa
roditelj-dijete moZe dovesti do
frustracija, pa ¢ak i pobune. Na to je
mislio sveti Pavao kad je napisao:
Ocevi, ne razdraZujte svoju djecu da
se ne obeshrabre (Kol 3,21).



Ovakvi nacini gledanja i djelovanja
podjednako su problemati¢ni u
Centrima. Kao prvo, to je zato Sto su
svi odrasli koji tamo Zive slobodni i
osobno odgovorni; a s druge strane,
to je zato Sto je centar "funkcionalna"
apostolska inicijativa koja treba biti
dom za sve, a takoder je i dom ljudi
koji tamo zive. Trebali bi imati
osjecaj da je to njihov dom, a ne
samo produzetak njihovog
profesionalnog zZivota. Za razliku od
konvencionalnog obiteljskog doma,
centri Djela imaju tu posebnost da
dom i posao u njima trajno
koegzistiraju; 1 takoder, da oni koji
rade u ovim apostolskim zadac¢ama,
to Cine jer tako Zele. Ovo, buduci da
je najnadnaravniji [7] i stoga
najradikalniji razlog, takoder mora
biti nacelo takta i osjetljivosti. ,Da bi
netko bio vrlo duhovan, vrlo
nadnaravan', poucavao je sveti
Josemaria, ,treba biti vrlo CovjecCan i
nastojati imati izrazito ljudski smisao
za Zivot."[8]



Razmatranje ovih elemenata
pokazuje da stavljanje prevelikog
naglaska na kriterije, smjernice,
ciljeve itd. moZe biti problematic¢no.
Nedostaci ove logike postaju jasni s
vremenom. Najocitiji je da kada se
netko usredotoci iskljucivo ili
prvenstveno na "plan", moze
pomijesati vaznost sredstava s onom
ciljeva i na kraju ograniciti slobodu
drugih u stvarima koje bi mogle
dopustiti razli¢ite pristupe.[9] Jo$S
jedan nedostatak je da ako postoji
neuspjeh u uskladivanju onoga Sto se
shvaca kao "duznost" sa spontanosScu
koja bi trebala karakterizirati
obiteljski Zivot, atmosfera moze
postati napeta i zategnuta.

Konacno, tu je i ¢injenica da oni koji
se usredotocuju na dominiranje
situacijom uvijek postizu krhke
pobjede: u svom prioritetu
ucinkovitosti, oni moZda nece istinski
privuci druge i pridobiti njihova srca
i pomagati im da rastu u slobodi.[10]



Oni koji primarno teZe kontroliranju
situacije brzo se istroSe, a mogu
umoriti i druge, koji dodu do osjecaja
da imaju minimalnu ulogu u
izgradnji svog doma.

Relacijski nesporazumi

JoS dva pogresna koraka koja se
mogu pojaviti u Zivotu kucanstva
mogu se definirati kao relacijski
nesporazumi ili "kratki spojevi". Kao
i prethodni pogresni koraci, postoje
analogne situacije u nekim
obiteljima, a karakterizira ih
skriveno nezadovoljstvo koje
izazivaju kod ljudi koji su zapeli u
njima. Jedan od likova u Isusovim
prispodobama personificira ovu
vrstu situacije: stariji sin koji
predbacuje ocu zbog niza prituzbi
koje proizlaze iz usporedbe s bratom.
Na Kkraju mu otac mora reci: Sine, ti si
uvijek sa mnom i sve sto imam tvoje je
(Lk 15,31).



Prva od ovih pogresaka moze se
nazvati logikom zasluga. Ovu
pogresku ¢ini osoba koja se moze
Ciniti vrlo paZljivom prema drugima,
pokazujuci veliku sposobnost
Zrtvovanja za kucne probleme i ljude
u blizini. Medutim, ta osoba djeluje,
obi¢no nesvjesno, s ocekivanjem da
Ce svojim trudom zasluziti naklonost
drugih, kao naknadu. Ova se logika
moze razumno primijeniti na mnoge
aspekte Zivota, ali u obitelji ne
funkcionira jer ne odgovara
stvarnosti. Obitelj je u carstvu
besplatnosti: pokuSavati akumulirati
zasluge kako bi bili voljeni nema
smisla.

Svakako da se netko tko obitelj osjeca
svojom trudi za nju, ali bez trazenja
emocionalne naknade, kao Sto ni
roditelji ne traze naknadu za ljubav
prema svojoj djeci. (Naprotiv, protiv
svih oCekivanja, srecu pronalaze u
svojoj nesebi¢nosti.) Povremeno se
moZemo osjecati kao da nasi napori



ne dobivaju pozornost koju
zasluzuju, ali ako Cesto oCekujemo
nagradu za ono Sto radimo, nasa
perspektiva moZe postati
samoreferentna, poput starijeg sina u
prispodobi, koji Zivi u oCevoj kudi, ali
ju ne smatra svojom. Ovaj sin uvijek
govori u jednini (ja, ti, on...), uz
prijekore, usporedbe i prigovore.
Zaboravlja mnoZinu mi, u koju ga
otac pokuSava uvesti. S vremenom
njegova logika otkriva duboko
nezadovoljstvo; usporeduje i prati
slobodu drugih (oca i brata),
osudujuci ih da daju ili primaju ono
Sto on misli da ne bi trebali (usp. Lk
15,29-32). Ono S$to on smatra
poStenom tvrdnjom zapravo je gorka
ljubomora i povrijedeni ponos.

Na kraju, postoji pogresan korak koji
bismo mogli nazvati logikom
osjecaja, gdje se Kkriterij za procjenu
obiteljskog Zivota usredotoCuje na
vlastite osjecaje: kako se osjecam
zbog obiteljskog Zivota? Osjecam li se



dobro? Nedvojbeno bismo trebali
obratiti pozornost na ova pitanja;
svatko bi trebao pokusati otkriti i ono
Sto poboljSava obiteljsku atmosferu i
ono Sto uzrokuje nelagodu. No, iako
je emocionalno blagostanje vazan
pokazatelj, ono ne moZe postati
primarni Kriterij ili temeljna
motivacija za doprinos izgradnji
doma.

Kada ova logika obuzme osobu, dobri
osjecaji postaju neophodni da bi se
ona potrudila brinuti za obitel;.
Postoje, medutim, trenuci u kojima
obitelj treba da ostavimo po strani
svoje osobne preferencije. Kao Sto
nas je Otac Cesto podsjecao: ,Takoder
djelujemo sa slobodom duha kada
nam se nesto ne da Ciniti ili nam je
posebno tesko, ako to ¢inimo iz
ljubavi."[11] Osoba bi se mogla naci u
nemogucnosti prevladaju tu
poteskocu jer, iako osjeca da ima
"pravo" primati naklonost, i zahtijeva
je kao dio bezuvjetne obiteljske



ljubavi, propusta uzeti u obzir vlastiti
doprinos. To se dogodilo starijem
bratu u prispodobi, koji ne razmislja
treba li njegov otac neSto dodatno od
njega; misli samo na zabavu koju je
propustio (usp. Lk 15,29).

PreviSe fokusiranja na zahtjevnu
privrzenost ima tendenciju stvaranja
oblika favoriziranja: istinsko i
otvoreno prijateljstvo koje je
karakteristicno za odnose medu
bracom i sestrama[12] zamjenjuje
dinamika posebnih, ekskluzivnih
prijateljstava,[13] koja su karikature
bratskog prijateljstva. Osoba bi
podijelila ljude u kuci na "prijatelje" i
"ostale". Naravno, stav ove vrste bi
nastetio atmosferi doma, ali bi
takoder povrijedio pojedinca koji ga
usvoji, jer bi lako mogao postati
ogorcen iliSen emocionalnih resursa.
Dar celibata, usmjeren na stvaranje
velike "sposobnosti voljeti

svakoga" [14], naZalost bi bio
smanjen u ovom scenariju.



Logika sluZenja je logika dara

Pogresni koraci koje smo naveli
dijele zajednicku crtu, a to je
implicitno "dovde i ne dalje",
ograniCenje nasih napora i
sebedarja. Ponekad - a to se dogada u
svim sektorima drustva - iza
odredenih kriza ili fiziCkih i psihickih
slomova stoji nacin razmisljanja i
nacin djelovanja temeljen na hladnoj
teznji za ucinkovitoSc¢u, kontrolom,
stjecanjem zasluga ili oCekivanjem
naklonosti; ili mjeSavina nekoliko
ovih elemenata, izmedu ostalih
mogucnosti.[15]

Ovakve krize, koje Zivot izaziva kako
bi nas vratio u stvarnost, mogu biti
prilika za procisSéenje i ispravak: one
su prilika da shvatimo da smo
izgubili ili nismo pronasli pravi put.
Medutim, ako im se ozbiljno ne
pristupi, mogu dovesti do tjeskobnog
bijega od stvarnosti, potrebe za
izvanrednim dogadajima kako bi se



kompenzirala frustracija; cak iako, u
konacnici, ne¢e moci ugusiti
frustraciju jer se ne bave problemom
u njegovom korijenu. MoZe se
dogoditi da se u slavljenickom dijelu
obiteljskog Zivota — brojnim
trenucima koji odudaraju od rutine —
ne uziva dovoljno; €ini se da nikad
nema dovoljno zadovoljavajuceg
povrata. Osoba bi mogla Zivjeti
sretno i zahvalno s onim Sto ima, ali
neprestano Zudi za onim $to nema.

Nasuprot ovim pogreSnim koracima
koji umanjuju Zivot i poziv stoji
,cudesna BoZja pustolovina s
CovjeCanstvom, Otkupljenje.”[16]
Logika sluzenja vodi nas da dajemo,
ali ne zato Sto oCekujemo primiti,
nego zato $to znamo i vjerujemo u
ljubav koju Bog ima prema nama (1
Iv 4,16). Bog je u srediStu nasega
Zivota, ljubi nas i ispunjava nas
milo$¢u da mozemo velikodusno
davati: besplatno primiste, besplatno
dajte (Mt 10,8). Svoje domove viSe ne



gradimo proracunato. Logika
sluZenja vodi nas, malo po malo,
prema jednostavnosti oCeva ili majki,
koji ne trebaju donositi odluke niti
gomilati djela sluZenja, [17] oni
jednostavno daju sebe, nudeci se kao
diskretan kamen temeljac [18] da
zidovi budu ¢vrséi, a toplina doma
trajnija. I dok razmisljaju o ljepoti
doma koji grade, ispunjeni su
radoScu i zahvalnoscu.

To je Isusova sinovska logika. On je
Sin koji moze istinski reci Ocu: Sve
moje, tvoje je, i tvoje moje (Iv 17,10).
Najbolja je nagrada Bozja ljubav, koja
nam uvijek prethodi: u svakom
trenutku On nas prvi ljubi (usp. 1 Iv
4,10). Srce je ispunjeno ovom
ljubavlju kad je s drugima. To je
ljubav ,bez potrebe za odmorom ili
bez osjecaja umora,”[19] jer ono Sto
je stvarno iscrpljujuce je ,i¢i u krug
oko sebe.”[20] Sluziti, s druge strane,
Zivjeti istinski za druge, ponekad



moZe biti izazovno, ali nikad ne
iscrpljuje.

Razlicite nijanse, ovisno o ljudima
1 mjestima

Ako Gospodin ne gradi kucu, uzalud
se trude oni koji je grade. Ako
Gospodin ne bdije nad gradom, uzalud
straZar bdi (usp. Ps 127,1). Ove rijeci
iz Svetoga pisma dobivaju posebno
znacenje kad razmisljamo o stvarnoj
Gospodinovoj Prisutnosti u
oratorijima centara Opusa Dei: On
gradi ku¢u i On ¢uva grad, ako mu to
dopustimo. ,,Ako je srediSte oko kojeg
se okrecu tvoje misli i nade
Svetohraniste,” piSe sveti Josemaria,
»,onda, dijete moje, kako Ce biti obilni
plodovi tvoje svetosti 1
apostolata!“[21] I istina je: osoba koji
Zivi od Boga i za druge postaje
dinamicna snaga, olakSava i
nadahnjuje svetost, koja je naj¢vrsci
temelj doma.



Nacin na koji se manifestira
dinamika sluZenja, ,zdrava
psiholoska predrasuda uobicajenog
razmiSljanja o drugima,”[22] ovisi 0
lJjudima koji su ukljuceni. Svaki
centar trebao bi biti jedinstveni
mozaik sastavljen od talenata kojim
svaka osoba doprinosi toplini
obitelji. Svaka osoba ima razlicita
oCekivanja o tome Sto dom znaci,
stoga je vazno ne voditi se
jednostavnim popisom Kriterija za
prijavu.

Svaki centar Ce iznijeti jedinstvene
nijanse u nacinu na koji slave
blagdane, pomazu jedni drugima u
materijalnom odrzavanju doma,
pokrecu apostolske projekte ili
komuniciraju s obiteljima. Uvijek
postoji nesto zajednicko: ljubav,
smisao za humor, nadnaravni
smisao, obiteljska okupljanja, vijesti
0 Ocu i obitelji Djela, radosna
sabranost i nadnaravni spokoj koji
dopusta odmor... Isti duh posvuda,



zivo konkretizirati na svakom
mjestu. Zato se uvijek osjecamo kao
kod kuce kada posjetimo drugu
regiju ili drugo srediSte, jer osjecamo
jedinstvo i raznolikost — bogatstvo
— Djela.

Logika sluzenja ne Stedi nas vlastitih
ili tudih pogresaka; ne sprjeCava nas
da se osjecamo viSe ili manje ugodno
s onima s kojima Zivimo; ne
sprjeCava bolje ili 1oSije organiziranje
kuce i aktivnosti; ne spasava od
potrebe da se trudimo razumjeti one
oko sebe[23] i traZiti oprost ili
oprostiti kad god je potrebno.[24] Ali
- a to je klju¢no - ova nam logika
uvijek omogucuje pronaci resurse za
napredovanje i priblizavanje Bogu.

Kada gradite dom s fokusom na
sluZenje, sve oZivljava: tijekom
druZenja i razgovora uz obroke
posvecujete viSe paznje stvaranju
rasprave kako bi se drugi mogli
opustiti; bratska se opomena provodi



s velikom ljubavlju prema drugoj
osobi, a ne zbog ljutnje koju nam
njezina ogranicenja mogu
uzrokovati; a toliko se stvari moze
previdjeti s osmijehom i slijeganjem
ramenima, bez iritacije.[25]
Autenti¢no sluZenje, iako zahtijeva
napor da se odmaknemo od nase
male sebiCnosti, je dobitno; uvijek je
vrijedno za oba Covjeka, onoga koji
sluzii onoga kome se sluzi. A buduci
da je tako prirodno, Cak moZe biti
pomalo nezgodno nazvati ga
"sluZenjem". To je jednostavno
bratska ljubav.

Svaka osoba ima nezamjenjivu
ulogu u izgradnji doma

U svom pismu o nacinima poziva u
Djelo, Otac nas je podsjetio na
odlucujudi utjecaj vodstva u
stvaranju obiteljskog ozracja centara:
»,Svojim radom brines i sluZi§ naSem
zivotu u Djelu, ¢ineci svaku osobu
fokusom i prioritetom vaSeg zadatka.



Ovo je vrlo opipljiv izraz ¢injenice da
je Rad obitelj; obitelj u pravom
smislu, a ne u metaforickom.”[26] To
je performativno djelo, u smislu da
stvara pogodno okruZenje i daje
primjer u kojem svatko moze
kontemplirati svoj doprinos
obiteljskom ozracju. Medutim, da bi
se utjelovio, da bi ozivio, ovaj temelj
zahtijeva nezamjenjivu ulogu svih u
kudi.

Za Clanove mjesnog vijeca sredista,
zadaca sluzbe koju im Bog povjerava
kroz Djelo prvenstveno se sastoji u
tome da svaka osoba dobije potrebnu
formaciju i duhovnu pratnju, kao i
odgovarajuce materijalno
blagostanje. Sveti Josemaria je to
ovako sazeo: ,,S o¢inskom i
majcinskom brigom, brini za duSe i
tijela onih koji su ti povjereni.”[27]
Ova zadaca zahtijeva odgovornost s
njihove strane, ali takoder zahtijeva
puno strpljivosti i prepuStenosti
Bogu. Oni prihvacaju potrebu da



razumiju osobnost i snagu svake
osobe, na temelju cega Ce podrZati
njihov rast, rast njih individualno i
rast cijelog Centra. Oni jasnije vide
da je ono Sto je uistinu vazno jest da
se svi pribliZe Bogu, umjesto da se
pobrinu da se stvari dogode na
odredeni nacin. Spremni su i traZiti
oprost jer to ne samo da ih ne
diskreditira vec ih pribliZava
drugima. Kada se organizaciji
srediSta pristupi na ovaj nacin,
atmosfera zadrzava svoje inherentne
zahtjeve za svetoScu, ali dobiva viSe
radosti i vedrine koji ovu teznju Cine
autenticnom.[28] Cijeli se Centar tada
moZe poistovjetiti sa svrhom tog
doma: svi zajedno, sa zajednickim i
pojedinacnim ciljevima.

Svecenik, s druge strane, Cesto mozZe
sluziti kao slusatelj koji pruza spokoj,
pomaZze u stjecanju perspektive
oStrim uvidom u razliCite aspekte
svakodnevnog Zivota i ulijeva nadu.
»,Svecenici”, napisao je sv. Josemaria,



»trebaju imati isti duh kao 1 svi drugi,
ali posebno duh razumijevanja,
milosrda, Zivljenja sa svima, ne
sablazni, podizanja i pomaganja,
poput majke.”[29] ViSe nego itko
drugi, sveCenik mora biti orude
jedinstva i nade, a ne ,,opterecen
bojazljivoscu [ili] kompleksima, koji
obi¢no ukazuju na ljudsku nezrelost,
ili klerikalnim tendencijama koje
oznacavaju nadnaravnu
nezrelost.”[30] Iako opasnost za
ravnatelje moZe biti logika zahtjeva,
za svecCenika to moZe biti logika
zasluga: on je uvijek u sluzbi drugih
na opipljiv, diferenciran i
nezamjenjiv nacin i mogao bi
nenamjerno potaknuti osjecaj Zrtve
ako osjeca da njegovi napori nisu
cijenjen. Don Alvaro se pozabavio
ovim mentalitetom: ,,Ako doista
Zelite znati kako se prepoznaje
svecCenicCka duSa, saZet Cu to rijeCima
naSeg Oca: nikad ne reci 'dosta’.
Nikad ne reci 'dovoljno’ lJjubavi,



nikad ne zastaj pred Zrtvom , poput
Krista.”[31]

»,U mnogim obiteljima normalno je
da zajedno zive ljudi razli¢itih
generacija (bake i djedovi, roditelji,
djeca) 1 temperamenta [...]. Iako je
istina da sve to ponekad moZe
dovesti do toga da jedinstvo u obitelji
bude izazovno, takoder je istina da
vrlo Cesto te i druge poteSkoce mogu
tjeSnje ujediniti obitelji, kada postoji
istinska ljubav.”[32] Stoga svi oni koji
Zive u istom Centru, od najiskusnijih
do najnovijih, imaju zadacu
izgradnje doma s talentima koje im je
Bog dao i njihovim jedinstvenim
osobnostima, kako bi kuca postala
mjesto intime, bezuvjetne ljubavi i
mirnog odmora za svakog pojedinca.
Svatko ima nezamjenjivu ulogu u
ovoj zadaci jer svatko od nas zna koje
nam je talente Bog dao da kreativno i
velikodus$no sluZzimo drugima.
Bratstvo koje se doZivljava u svakom
od nasih centara tada Ce takoder



postati utociste mira i izvor
nadahnuca za Zivote suradnika i
supernumerarija, kao i svih onih koji
dolaze u toplinu Djela.

Posljednje, ali ne i najmanje vazno,
bolesnici imaju posebnu ulogu, ne
samo zato Sto se ,,u djeci i
bolesnicima vidi zaljubljena
dusa”[33], vec i zato Sto oni pruzaju
najizravniji i najprakticniji izazov
negativnim pogresnim koracima koje
smo ranije vidjeli. Dopustajuci da se
0 njima brine, doprinoseci ono $to
mogu u svojoj drzavi i ne podlijeZuci
logici da se ne osjecaju dovoljno
voljenima, mogu biti ujedinjujuca
snaga u Centru, ujedinjujuci napore
u sluzbi onih kojima je to
najpotrebnije. Kucni zivot Centra,
izgraden na tim temeljima, zraci
BozZjom ljubavlju prema onima oko
sebe i postupno otvara vrata doma
koji je On pripremio za one koji ga
ljube. ,Ako se volite”, rekao je sveti
Josemaria, ,,svaki ¢e naS dom biti



dom kakav Zelim za svoju djecu,
kakav Zelim u svakom kutku. Vasa ce
braca osjetiti svetu glad da se vrate
kuci nakon radnog dana; i oni ¢e
jedva Cekati izac¢i na ulicu [...] u ovaj
rat mira.”[34]

[1] Usp. Fil 2,7; Mt 20,28.

[2] Sveti Josemaria, Pismo, 14-11-1974,
br. 2.

[3] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
861.

[4] ,,Opus Dei je svakako obitelj i, u
isto vrijeme, vojska. Obitelj
ujedinjena radosnom i ljubaznom
privrzenoscu; vojska, posebno
prikladna za duhovnu borbu" (De
spiritu, br. 64 (nesluzbeni prijevod).

[5] Tome se moZe dodati joS jedna
znacajka sadasnje kulture:
tendencija da se "slobodno vrijeme"



promatra individualisticki, tako da se
sve Sto nije posao vrti oko mojih
interesa, mojih ukusa, mojih
aktivnosti, mog druStvenog Zivota,
itd. Logi¢no, takav bi stav bitno
ugrozio toplinu doma.

[6] Citirano u F. Ocdriz, Pastoralno
pismo, 16-11-2023, br. 9.

[7] Usp. Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, br. 17.

[8] Sveti Josemaria, Pismo 27, br. 34,
citirano u E. Burkhart - J. Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, Rialp, Madrid
2013., sv. I1II, str. 600.

[9] Usp. F. Ocariz, Pastoralno pismo,
9-1-2018, br. 8.

[10] ,,Formacija koju dobivamo
tijekom cijeloga zivota, ne
zanemarujuci njezine nuzne
zahtjeve, tezi u velikoj mjeri otvoriti
nove horizonte. Nasuprot tome, ako



se ograni¢imo na samo postavljanje
zahtjeva i zahtjeve, moZemo zavrsSiti
gledajuci samo ono Sto ne
uspijevamo, svoje nedostatke i
ograniCenja. MoZemo zaboraviti ono
najvaznije: BoZju ljubav prema
nama" (F. Ocariz, Pastoralno pismo,
9-1-2018, br. 11).

[11] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 9-
1-2018, br. 6.

[12] Usp. F. Ocariz, Pastoralno pismo,
1-X1-2019, br. 14-17 (prikaz, ostalo).

[13] Pojam "posebnog prijateljstva”
ima dugu i sloZenu povijest u
krS$canskoj tradiciji. Prvi put se
spominje u spisima svetog Bazilija
Cezarejskog, a razvija se na Zapadu s
nasljedovanjem Krista i djelima svete
Terezije Avilske i svetog Franje
Saleskog. Za razumijevanje svetog
Josemarije i ovog pojma, usp. Put,
povijesno-Kkriticko izdanje, br. 366.



[14] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 28-
X-2020, br. 22.

[15] U isto vrijeme, piSe sveti
Josemaria, ,,Upravitelji bi pocinili
ozbiljnu pogresku kad bi dopustili
mom djetetu, bez istinske potrebe, da
ostane u okolnostima koje od njega
zahtijevaju kontinuirano junastvo,
zaboravljajuci da bi te situacije
trebale biti privremene i da moramo
upotrijebiti odgovarajuca sredstva
kako bismo osigurali da one Sto prije
prestanu” (Pismo 27, br. 38).

[16] Sveti Josemaria, Pismo, 14-
11-1974, br. 2.

[17] ,Tamo gdje postoji ljubav, usudio
bih se reci da Cak i ne trebamo
donositi odluke. Moja majka nikada
nije donijela odluku da ¢e me voljeti,
i moZete vidjeti kako se njezno
brinula za mene" (Sv. Josemaria,
biljesSke s obiteljskog okupljanja,
citirane u S. Bernal, Monsefior
Josemaria Escriva de Balaguer.



Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei; Rialp, Madrid 1980., 6.
izdanje, str. 37).

[18] Usp. Sveti Josemaria, Rast
iznutra, 233-239 (AGP, biblioteka,
P12).

[19] Sveti Josemaria, Prijatelji Bozji,
br. 296.

[20] ,,Ono Sto istinski zamara, djeco
moja, je ponos, koji se vrti u krug oko
mene. I, osim Sto nas umara,
sprjeCava dusu da se osjeca blizu
Bogu" (Bl. Alvaro, u Crénici, XI-1989. ,
str. 1141; AGP, Biblioteca P01).

[21] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
835.

[22] Ibid, br. 861.

[23] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 16-
I1-2023, br. 3-6.

[24] Ibid, br. 7-8.



[25] ,,Sveti Josip je tako divan! On je
svetac ponizne prepustenosti, trajnog
osmijeha i slijeganja ramenima." (Sv.
Josemaria, citiran u A. Vazquez de
Prada, Utemeljitelj Opusa Dei (III).

[26] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 28-
X-2020, br. 15.

[27] Sveti Josemaria, Pismo 27, br. 39.

[28] ,,'Svi ste tako veseli, a to se ne
oCekuje', cuo sam nekoga kako
govori. To se dogada vec dugo;
uporno i s davolskom odluc¢noscu,
Kristovi neprijatelji ne umaraju se
Zaliti da su svi ljudi koji se predaju
Bogu mrzovoljni. I, nazalost, neki od
onih koji Zele biti 'dobri' poduprli su
te rijeci svojim 'tuznim vrlinama'.
Zahvaljujemo ti, Gospodine, jer si
odlucio racunati na nase vedre, vrlo
sretne Zivote da izbriSeS tu laznu
karikaturu. Takoder te molim da je
ne zaboravimo" (usp. Brazda, br. 58).



[29] Sveti Josemaria, biljeSke s
obiteljskog okupljanja, 19-11I-1961, u
Cronica I1-1993, str. 189 (AGP,
Biblioteka, P01).

[30] Sveti Josemaria, Razgovori, br. 4.

[31] Blazeni Alvaro, Obiteljska pisma,
br. 377 (AGP, Biblioteka, P17).

[32] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 16-
I1-2023, br. 14.

[33] Sveti Josemaria, Put, br. 419.

[34] Sveti Josemaria, Cronica
VII-1956, str. 7 (AGP, Biblioteka P01).

Carlos Ayxela

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/uciniti-centar-domom-ii/
(4.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/uciniti-centar-domom-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/uciniti-centar-domom-ii/

	Učiniti centar domom (II)

