
opusdei.org

Učiniti centar
domom (II)

Kršćanske obitelji su mjesta
gdje svi žive i rade za druge.
Navodimo neke od pogrešnih
koraka koji mogu potkopati
ovaj duh te načine kako ga
ponovno probuditi.

31.01.2024.

U jednom od svojih posljednjih
pisama svojoj djeci u Opusu Dei, sveti
Josemaría razmišljao je o “novoj
logici” Božje obitelji na zemlji. Već
tijekom dana iščekivanja u Nazaretu,
Bog je upoznao Mariju i Josipa s



načinom razmišljanja i življenja
Djeteta koje će se poniziti i dati sve,
jer nije došao da bude služen, nego
da služi.[1] Bog želi da ista logika
vlada u svakom kršćanskom domu:

„Pogledajte gdje se Krist rodio. Sve
nam tamo govori o bezuvjetnom
sebedarju. Josip, čiji je život niz
teškoća pomiješan s radošću što je
Isusov skrbnik, riskira svoju čast,
spokojan kontinuitet svog rada i
svoju mirnu budućnost. Cijelo
njegovo postojanje je spremna
raspoloživost za sve što Bog može
zatražiti. Marija se pokazuje
službenicom Gospodnjom (Lk 1,38),
koja sa svojimfiat preobražava
cjelokupno svoje postojanje u
prihvaćanje božanskog plana
spasenja. A Isus? Dovoljno je reći da
nam se naš Bog otkriva kao dijete.
Stvoritelj svemira predstavlja nam se
u djetetovim povojima, da nikada ne
posumnjamo da je on pravi Bog i
pravi Čovjek. [...] Moramo se utopiti



u ovu novu logiku koju je Bog spustio
na zemlju. U Betlehemu nitko ništa
ne zadržava za sebe. Tamo ne
čujemo ništa o mojoj reputaciji, mom
vremenu, mom radu, mojim idejama,
mojim preferencijama, mom novcu.
Tamo je sve stavljeno u službu Božje
čudesne pustolovine s
čovječanstvom, Otkupljenja.”[2]

Obiteljski život se obnavlja i raste u
ovoj "čudesnoj pustolovini" služenja,
shvaćenog ne kao ropstvo ili hladno
gomilanje usluga, već kao stalna
spremnost da se živi za druge, kao
oruđe Božje svakodnevne brige. Ovaj
način življenja, koji je sveti Josemaría
ponekad nazivao „zdravom
psihološkom predrasudom
uobičajenog razmišljanja o
drugima"[3], trebao bi biti uobičajeni
životni ton u centrima Djela. Srećom,
to je ono što mnogi ljudi koji
posjećuju ove centre doživljavaju na
različite načine: u dubokoj dispoziciji
svih u Centru kojom žele život učiniti



ugodnim za druge, posvećujući
vrijeme i pažljivo slušajući drugoga
čak i onda kada postoje i druge stvari
koje traže njihovu pažnju, pomažu u
rješavanju problema, ispričavaju se
kad god potrebno, pozdravljaju s
osmijehom, dovršavaju zadatke za
one koji su umorni ili kasne, i u
mnogim drugim svakodnevnim
prilikama koje su dio zajedničkog
života.

Međutim, kao što se može dogoditi u
svakoj obitelji, svakodnevni život
ponekad može imati određeni
erozivni učinak, a s vremenom se
druga dinamika može ukorijeniti u
kući ili u našem karakteru. Bez
pretenzija da su iscrpni, možemo ih
sažeti u četiri pogrešna koraka, gdje
može postojati pretjerana
usredotočenost na funkcioniranje
kućanstva nauštrb ljudi koji u njemu
žive, ili ono što bismo mogli nazvati
"nesporazumi u odnosima", sukobi
koji proizlaze iz pogrešnih pristupa



zajedničkom životu. Naravno, opisi u
nastavku nisu formule koje se
pojavljuju u čistim, kemijskim
oblicima, već tendencije koje se
postupno uvlače, možda izmiješane,
pokazujući kako ljudska slabost tako
često isprepliće najvrjednije,
najdraže aspekte naših života. Kratko
razmišljanje o tim tendencijama
pomoći će nam prepoznati male
lisice koje kvare vinograde (Pjesma
2,15). Također će biti istaknuta
"logika" koju Bog želi u svim
domovima, a posebno u centrima
Djela.

Učinkovito, ali hladno

Prva dva pogrešna koraka koja mogu
zasjeniti pravu logiku života nalaze
se u funkcionalnom području. Ako
razmišljamo u terminima koje je
sveti Josemaría često koristio za
karakterizaciju Djela - "obitelj, avu
isto vrijeme, vojska"[4] - ovdje postoji
rizik od određene neravnoteže, gdje



"vojska" zasjenjuje obitelj, što
rezultira učinkovitim kućanstvima,
ali s malo topline, ili možda s
napetostima ili ranama.

Prvi pogrešan korak u tom pogledu
može se nazvati logikom sinergije.
Ovakav način razmišljanja povezan
je s razvojem društva u posljednjih
nekoliko desetljeća, koji je, uz mnoga
dostignuća i prilike, doveo do
beskrajnog popisa aktivnosti i
zadataka koje treba obaviti: računi,
administrativne bilješke, poruke...
Lako možemo sve svoje vrijeme
provoditi jureći za događajima i
zadacima. Kao u svakoj obitelji, u
kojoj bi preokupacije vezane uz
posao, kuću, djecu i sve poslove koje
treba obaviti mogle dovesti do toga
da supružnici zanemare svoje bračno
prijateljstvo (intimnost, uzajamna
privrženost...), u Centru u kojemu se
provode mnoge vrste apostolskog
rada, ljudi bi se mogli početi odnositi
jedni prema drugima funkcionalno,



ograničavajući se na “stvari o kojima
se treba brinuti.”[5]

Centar bi tada težio djelovati sa
sinergijom (syn-ergon, jedinstvo
akcije), ali sa značajnim nedostacima
u simpatiji (syn-pathos, jedinstvo
osjećaja). Svaka bi osoba izvršavala
svoje zadatke, odgovornosti i plan
života; kuća bi funkcionirala kao
delikatan mehanizam (sve na svom
mjestu, svatko na svojim
zadacima...), ali bi nedostajala
sposobnost suosjećanja, osjećaja
prema drugima: zajedničko
provođenje vremena, uživanje u
zajedničkom životu i patnja s njima.
Sveti Josemaría upotrijebio je
dramatičan jezik kako bi nas
upozorio na ovaj rizik: „Onog dana
kada živimo kao stranci ili
ravnodušni jedni prema drugima, mi
smo ubili Opus Dei."[6] Nadalje, kao
što je slučaj na čisto ljudskoj razini u
bilo kojoj organizaciji, nedostatak
simpatije među ljudima na kraju bi



umanjio ili čak eliminirao njihovu
sinergiju.

Drugi pogrešan korak može se
nazvati logikom reda. Još jednom,
ovo je analogno bilo kojoj obitelji:
jedan od supružnika može biti
pretjerano zabrinut oko toga hoće li
"stvari biti ispravne", kroz raspored,
materijalni red ili kućne poslove.
Svako kućanstvo treba strukturu
kako bi se izbjeglo utapanje u kaos,
naravno, ali ponekad imamo
nerealna očekivanja o idealnim
domovima, radeći stvari onako kako
jedna osoba smatra "ispravnim", čak
i kada to dovodi do drugih problema
i šteti obiteljskom miru. Iskustvo
pokazuje da pretjerano naglašavanje
pravila i zanemarivanje odnosa
roditelj-dijete može dovesti do
frustracija, pa čak i pobune. Na to je
mislio sveti Pavao kad je napisao: 
Očevi, ne razdražujte svoju djecu da
se ne obeshrabre (Kol 3,21).



Ovakvi načini gledanja i djelovanja
podjednako su problematični u
Centrima. Kao prvo, to je zato što su
svi odrasli koji tamo žive slobodni i
osobno odgovorni; a s druge strane,
to je zato što je centar "funkcionalna"
apostolska inicijativa koja treba biti
dom za sve, a također je i dom ljudi
koji tamo žive. Trebali bi imati
osjećaj da je to njihov dom, a ne
samo produžetak njihovog
profesionalnog života. Za razliku od
konvencionalnog obiteljskog doma,
centri Djela imaju tu posebnost da
dom i posao u njima trajno
koegzistiraju; i također, da oni koji
rade u ovim apostolskim zadaćama,
to čine jer tako žele. Ovo, budući da
je najnadnaravniji [7] i stoga
najradikalniji razlog, također mora
biti načelo takta i osjetljivosti. „Da bi
netko bio vrlo duhovan, vrlo
nadnaravan", poučavao je sveti
Josemaría, „treba biti vrlo čovječan i
nastojati imati izrazito ljudski smisao
za život."[8]



Razmatranje ovih elemenata
pokazuje da stavljanje prevelikog
naglaska na kriterije, smjernice,
ciljeve itd. može biti problematično.
Nedostaci ove logike postaju jasni s
vremenom. Najočitiji je da kada se
netko usredotoči isključivo ili
prvenstveno na "plan", može
pomiješati važnost sredstava s onom
ciljeva i na kraju ograničiti slobodu
drugih u stvarima koje bi mogle
dopustiti različite pristupe.[9] Još
jedan nedostatak je da ako postoji
neuspjeh u usklađivanju onoga što se
shvaća kao "dužnost" sa spontanošću
koja bi trebala karakterizirati
obiteljski život, atmosfera može
postati napeta i zategnuta.

Konačno, tu je i činjenica da oni koji
se usredotočuju na dominiranje
situacijom uvijek postižu krhke
pobjede: u svom prioritetu
učinkovitosti, oni možda neće istinski
privući druge i pridobiti njihova srca
i pomagati im da rastu u slobodi.[10]



Oni koji primarno teže kontroliranju
situacije brzo se istroše, a mogu
umoriti i druge, koji dođu do osjećaja
da imaju minimalnu ulogu u
izgradnji svog doma.

Relacijski nesporazumi

Još dva pogrešna koraka koja se
mogu pojaviti u životu kućanstva
mogu se definirati kao relacijski
nesporazumi ili "kratki spojevi". Kao
i prethodni pogrešni koraci, postoje
analogne situacije u nekim
obiteljima, a karakterizira ih
skriveno nezadovoljstvo koje
izazivaju kod ljudi koji su zapeli u
njima. Jedan od likova u Isusovim
prispodobama personificira ovu
vrstu situacije: stariji sin koji
predbacuje ocu zbog niza pritužbi
koje proizlaze iz usporedbe s bratom.
Na kraju mu otac mora reći: Sine, ti si
uvijek sa mnom i sve što imam tvoje je
(Lk 15,31).



Prva od ovih pogrešaka može se
nazvati logikom zasluga. Ovu
pogrešku čini osoba koja se može
činiti vrlo pažljivom prema drugima,
pokazujući veliku sposobnost
žrtvovanja za kućne probleme i ljude
u blizini. Međutim, ta osoba djeluje,
obično nesvjesno, s očekivanjem da
će svojim trudom zaslužiti naklonost
drugih, kao naknadu. Ova se logika
može razumno primijeniti na mnoge
aspekte života, ali u obitelji ne
funkcionira jer ne odgovara
stvarnosti. Obitelj je u carstvu
besplatnosti: pokušavati akumulirati
zasluge kako bi bili voljeni nema
smisla.

Svakako da se netko tko obitelj osjeća
svojom trudi za nju, ali bez traženja
emocionalne naknade, kao što ni
roditelji ne traže naknadu za ljubav
prema svojoj djeci. (Naprotiv, protiv
svih očekivanja, sreću pronalaze u
svojoj nesebičnosti.) Povremeno se
možemo osjećati kao da naši napori



ne dobivaju pozornost koju
zaslužuju, ali ako često očekujemo
nagradu za ono što radimo, naša
perspektiva može postati
samoreferentna, poput starijeg sina u
prispodobi, koji živi u očevoj kući, ali
ju ne smatra svojom. Ovaj sin uvijek
govori u jednini (ja, ti, on...), uz
prijekore, usporedbe i prigovore.
Zaboravlja množinu mi, u koju ga
otac pokušava uvesti. S vremenom
njegova logika otkriva duboko
nezadovoljstvo; uspoređuje i prati
slobodu drugih (oca i brata),
osuđujući ih da daju ili primaju ono
što on misli da ne bi trebali (usp. Lk
15,29-32). Ono što on smatra
poštenom tvrdnjom zapravo je gorka
ljubomora i povrijeđeni ponos.

Na kraju, postoji pogrešan korak koji
bismo mogli nazvati logikom
osjećaja, gdje se kriterij za procjenu
obiteljskog života usredotočuje na
vlastite osjećaje: kako se osjećam
zbog obiteljskog života? Osjećam li se



dobro? Nedvojbeno bismo trebali
obratiti pozornost na ova pitanja;
svatko bi trebao pokušati otkriti i ono
što poboljšava obiteljsku atmosferu i
ono što uzrokuje nelagodu. No, iako
je emocionalno blagostanje važan
pokazatelj, ono ne može postati
primarni kriterij ili temeljna
motivacija za doprinos izgradnji
doma.

Kada ova logika obuzme osobu, dobri
osjećaji postaju neophodni da bi se
ona potrudila brinuti za obitelj.
Postoje, međutim, trenuci u kojima
obitelj treba da ostavimo po strani
svoje osobne preferencije. Kao što
nas je Otac često podsjećao: „Također
djelujemo sa slobodom duha kada
nam se nešto ne da činiti ili nam je
posebno teško, ako to činimo iz
ljubavi."[11] Osoba bi se mogla naći u
nemogućnosti prevladaju tu
poteškoću jer, iako osjeća da ima
"pravo" primati naklonost, i zahtijeva
je kao dio bezuvjetne obiteljske



ljubavi, propušta uzeti u obzir vlastiti
doprinos. To se dogodilo starijem
bratu u prispodobi, koji ne razmišlja
treba li njegov otac nešto dodatno od
njega; misli samo na zabavu koju je
propustio (usp. Lk 15,29).

Previše fokusiranja na zahtjevnu
privrženost ima tendenciju stvaranja
oblika favoriziranja: istinsko i
otvoreno prijateljstvo koje je
karakteristično za odnose među
braćom i sestrama[12] zamjenjuje
dinamika posebnih, ekskluzivnih
prijateljstava,[13] koja su karikature
bratskog prijateljstva. Osoba bi
podijelila ljude u kući na "prijatelje" i
"ostale". Naravno, stav ove vrste bi
naštetio atmosferi doma, ali bi
također povrijedio pojedinca koji ga
usvoji, jer bi lako mogao postati
ogorčen i lišen emocionalnih resursa.
Dar celibata, usmjeren na stvaranje
velike "sposobnosti voljeti
svakoga" [14], nažalost bi bio
smanjen u ovom scenariju.



Logika služenja je logika dara

Pogrešni koraci koje smo naveli
dijele zajedničku crtu, a to je
implicitno "dovde i ne dalje",
ograničenje naših napora i
sebedarja. Ponekad - a to se događa u
svim sektorima društva - iza
određenih kriza ili fizičkih i psihičkih
slomova stoji način razmišljanja i
način djelovanja temeljen na hladnoj
težnji za učinkovitošću, kontrolom,
stjecanjem zasluga ili očekivanjem
naklonosti; ili mješavina nekoliko
ovih elemenata, između ostalih
mogućnosti.[15]

Ovakve krize, koje život izaziva kako
bi nas vratio u stvarnost, mogu biti
prilika za pročišćenje i ispravak: one
su prilika da shvatimo da smo
izgubili ili nismo pronašli pravi put.
Međutim, ako im se ozbiljno ne
pristupi, mogu dovesti do tjeskobnog
bijega od stvarnosti, potrebe za
izvanrednim događajima kako bi se



kompenzirala frustracija; čak iako, u
konačnici, neće moći ugušiti
frustraciju jer se ne bave problemom
u njegovom korijenu. Može se
dogoditi da se u slavljeničkom dijelu
obiteljskog života – brojnim
trenucima koji odudaraju od rutine –
ne uživa dovoljno; čini se da nikad
nema dovoljno zadovoljavajućeg
povrata. Osoba bi mogla živjeti
sretno i zahvalno s onim što ima, ali
neprestano žudi za onim što nema.

Nasuprot ovim pogrešnim koracima
koji umanjuju život i poziv stoji
„čudesna Božja pustolovina s
čovječanstvom, Otkupljenje.”[16]
Logika služenja vodi nas da dajemo,
ali ne zato što očekujemo primiti,
nego zato što znamo i vjerujemo u
ljubav koju Bog ima prema nama (1
Iv 4,16). Bog je u središtu našega
života, ljubi nas i ispunjava nas
milošću da možemo velikodušno
davati: besplatno primiste, besplatno
dajte (Mt 10,8). Svoje domove više ne



gradimo proračunato. Logika
služenja vodi nas, malo po malo,
prema jednostavnosti očeva ili majki,
koji ne trebaju donositi odluke niti
gomilati djela služenja, [17] oni
jednostavno daju sebe, nudeći se kao
diskretan kamen temeljac [18] da
zidovi budu čvršći, a toplina doma
trajnija. I dok razmišljaju o ljepoti
doma koji grade, ispunjeni su
radošću i zahvalnošću.

To je Isusova sinovska logika. On je
Sin koji može istinski reći Ocu: Sve
moje, tvoje je, i tvoje moje (Iv 17,10).
Najbolja je nagrada Božja ljubav, koja
nam uvijek prethodi: u svakom
trenutku On nas prvi ljubi (usp. 1 Iv
4,10). Srce je ispunjeno ovom
ljubavlju kad je s drugima. To je
ljubav „bez potrebe za odmorom ili
bez osjećaja umora,”[19] jer ono što
je stvarno iscrpljujuće je „ići u krug
oko sebe.”[20] Služiti, s druge strane,
živjeti istinski za druge, ponekad



može biti izazovno, ali nikad ne
iscrpljuje.

Različite nijanse, ovisno o ljudima
i mjestima

Ako Gospodin ne gradi kuću, uzalud
se trude oni koji je grade. Ako
Gospodin ne bdije nad gradom, uzalud
stražar bdi (usp. Ps 127,1). Ove riječi
iz Svetoga pisma dobivaju posebno
značenje kad razmišljamo o stvarnoj
Gospodinovoj Prisutnosti u
oratorijima centara Opusa Dei: On
gradi kuću i On čuva grad, ako mu to
dopustimo. „Ako je središte oko kojeg
se okreću tvoje misli i nade
Svetohranište,“ piše sveti Josemaria,
„onda, dijete moje, kako će biti obilni
plodovi tvoje svetosti i
apostolata!“[21] I istina je: osoba koji
živi od Boga i za druge postaje
dinamična snaga, olakšava i
nadahnjuje svetost, koja je najčvršći
temelj doma.



Način na koji se manifestira
dinamika služenja, „zdrava
psihološka predrasuda uobičajenog
razmišljanja o drugima,”[22] ovisi o
ljudima koji su uključeni. Svaki
centar trebao bi biti jedinstveni
mozaik sastavljen od talenata kojim
svaka osoba doprinosi toplini
obitelji. Svaka osoba ima različita
očekivanja o tome što dom znači,
stoga je važno ne voditi se
jednostavnim popisom kriterija za
prijavu.

Svaki centar će iznijeti jedinstvene
nijanse u načinu na koji slave
blagdane, pomažu jedni drugima u
materijalnom održavanju doma,
pokreću apostolske projekte ili
komuniciraju s obiteljima. Uvijek
postoji nešto zajedničko: ljubav,
smisao za humor, nadnaravni
smisao, obiteljska okupljanja, vijesti
o Ocu i obitelji Djela, radosna
sabranost i nadnaravni spokoj koji
dopušta odmor... Isti duh posvuda,



živo konkretizirati na svakom
mjestu. Zato se uvijek osjećamo kao
kod kuće kada posjetimo drugu
regiju ili drugo središte, jer osjećamo
jedinstvo i raznolikost — bogatstvo
— Djela.

Logika služenja ne štedi nas vlastitih
ili tuđih pogrešaka; ne sprječava nas
da se osjećamo više ili manje ugodno
s onima s kojima živimo; ne
sprječava bolje ili lošije organiziranje
kuće i aktivnosti; ne spašava od
potrebe da se trudimo razumjeti one
oko sebe[23] i tražiti oprost ili
oprostiti kad god je potrebno.[24] Ali
- a to je ključno - ova nam logika
uvijek omogućuje pronaći resurse za
napredovanje i približavanje Bogu.

Kada gradite dom s fokusom na
služenje, sve oživljava: tijekom
druženja i razgovora uz obroke
posvećujete više pažnje stvaranju
rasprave kako bi se drugi mogli
opustiti; bratska se opomena provodi



s velikom ljubavlju prema drugoj
osobi, a ne zbog ljutnje koju nam
njezina ograničenja mogu
uzrokovati; a toliko se stvari može
previdjeti s osmijehom i slijeganjem
ramenima, bez iritacije.[25]
Autentično služenje, iako zahtijeva
napor da se odmaknemo od naše
male sebičnosti, je dobitno; uvijek je
vrijedno za oba čovjeka, onoga koji
služi i onoga kome se služi. A budući
da je tako prirodno, čak može biti
pomalo nezgodno nazvati ga
"služenjem". To je jednostavno
bratska ljubav.

Svaka osoba ima nezamjenjivu
ulogu u izgradnji doma

U svom pismu o načinima poziva u
Djelo, Otac nas je podsjetio na
odlučujući utjecaj vodstva u
stvaranju obiteljskog ozračja centara:
„Svojim radom brineš i služiš našem
životu u Djelu, čineći svaku osobu
fokusom i prioritetom vašeg zadatka.



Ovo je vrlo opipljiv izraz činjenice da
je Rad obitelj; obitelj u pravom
smislu, a ne u metaforičkom.”[26] To
je performativno djelo, u smislu da
stvara pogodno okruženje i daje
primjer u kojem svatko može
kontemplirati svoj doprinos
obiteljskom ozračju. Međutim, da bi
se utjelovio, da bi oživio, ovaj temelj
zahtijeva nezamjenjivu ulogu svih u
kući.

Za članove mjesnog vijeća središta,
zadaća službe koju im Bog povjerava
kroz Djelo prvenstveno se sastoji u
tome da svaka osoba dobije potrebnu
formaciju i duhovnu pratnju, kao i
odgovarajuće materijalno
blagostanje. Sveti Josemaría je to
ovako sažeo: „S očinskom i
majčinskom brigom, brini za duše i
tijela onih koji su ti povjereni.”[27]
Ova zadaća zahtijeva odgovornost s
njihove strane, ali također zahtijeva
puno strpljivosti i prepuštenosti
Bogu. Oni prihvaćaju potrebu da



razumiju osobnost i snagu svake
osobe, na temelju čega će podržati
njihov rast, rast njih individualno i
rast cijelog Centra. Oni jasnije vide
da je ono što je uistinu važno jest da
se svi približe Bogu, umjesto da se
pobrinu da se stvari dogode na
određeni način. Spremni su i tražiti
oprost jer to ne samo da ih ne
diskreditira već ih približava
drugima. Kada se organizaciji
središta pristupi na ovaj način,
atmosfera zadržava svoje inherentne
zahtjeve za svetošću, ali dobiva više
radosti i vedrine koji ovu težnju čine
autentičnom.[28] Cijeli se Centar tada
može poistovjetiti sa svrhom tog
doma: svi zajedno, sa zajedničkim i
pojedinačnim ciljevima.

Svećenik, s druge strane, često može
služiti kao slušatelj koji pruža spokoj,
pomaže u stjecanju perspektive
oštrim uvidom u različite aspekte
svakodnevnog života i ulijeva nadu.
„Svećenici”, napisao je sv. Josemaría,



„trebaju imati isti duh kao i svi drugi,
ali posebno duh razumijevanja,
milosrđa, življenja sa svima, ne
sablazni, podizanja i pomaganja,
poput majke.”[29] Više nego itko
drugi, svećenik mora biti oruđe
jedinstva i nade, a ne „opterećen
bojažljivošću [ili] kompleksima, koji
obično ukazuju na ljudsku nezrelost,
ili klerikalnim tendencijama koje
označavaju nadnaravnu
nezrelost.”[30] Iako opasnost za
ravnatelje može biti logika zahtjeva,
za svećenika to može biti logika
zasluga: on je uvijek u službi drugih
na opipljiv, diferenciran i
nezamjenjiv način i mogao bi
nenamjerno potaknuti osjećaj žrtve
ako osjeća da njegovi napori nisu
cijenjen. Don Álvaro se pozabavio
ovim mentalitetom: „Ako doista
želite znati kako se prepoznaje
svećenička duša, sažet ću to riječima
našeg Oca: nikad ne reci 'dosta'.
Nikad ne reci 'dovoljno' ljubavi,



nikad ne zastaj pred žrtvom , poput
Krista.”[31]

„U mnogim obiteljima normalno je
da zajedno žive ljudi različitih
generacija (bake i djedovi, roditelji,
djeca) i temperamenta [...]. Iako je
istina da sve to ponekad može
dovesti do toga da jedinstvo u obitelji
bude izazovno, također je istina da
vrlo često te i druge poteškoće mogu
tješnje ujediniti obitelji, kada postoji
istinska ljubav.”[32] Stoga svi oni koji
žive u istom Centru, od najiskusnijih
do najnovijih, imaju zadaću
izgradnje doma s talentima koje im je
Bog dao i njihovim jedinstvenim
osobnostima, kako bi kuća postala
mjesto intime, bezuvjetne ljubavi i
mirnog odmora za svakog pojedinca.
Svatko ima nezamjenjivu ulogu u
ovoj zadaći jer svatko od nas zna koje
nam je talente Bog dao da kreativno i
velikodušno služimo drugima.
Bratstvo koje se doživljava u svakom
od naših centara tada će također



postati utočište mira i izvor
nadahnuća za živote suradnika i
supernumerarija, kao i svih onih koji
dolaze u toplinu Djela.

Posljednje, ali ne i najmanje važno,
bolesnici imaju posebnu ulogu, ne
samo zato što se „u djeci i
bolesnicima vidi zaljubljena
duša”[33], već i zato što oni pružaju
najizravniji i najpraktičniji izazov
negativnim pogrešnim koracima koje
smo ranije vidjeli. Dopuštajući da se
o njima brine, doprinoseći ono što
mogu u svojoj državi i ne podliježući
logici da se ne osjećaju dovoljno
voljenima, mogu biti ujedinjujuća
snaga u Centru, ujedinjujući napore
u službi onih kojima je to
najpotrebnije. Kućni život Centra,
izgrađen na tim temeljima, zrači
Božjom ljubavlju prema onima oko
sebe i postupno otvara vrata doma
koji je On pripremio za one koji ga
ljube. „Ako se volite”, rekao je sveti
Josemaría, „svaki će naš dom biti



dom kakav želim za svoju djecu,
kakav želim u svakom kutku. Vaša će
braća osjetiti svetu glad da se vrate
kući nakon radnog dana; i oni će
jedva čekati izaći na ulicu [...] u ovaj
rat mira.”[34]

____________________________________________________________________________

[1] Usp. Fil 2,7; Mt 20,28.

[2] Sveti Josemaría, Pismo, 14-II-1974,
br. 2.

[3] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
861.

[4] „Opus Dei je svakako obitelj i, u
isto vrijeme, vojska. Obitelj
ujedinjena radosnom i ljubaznom
privrženošću; vojska, posebno
prikladna za duhovnu borbu" (De
spiritu, br. 64 (neslužbeni prijevod).

[5] Tome se može dodati još jedna
značajka sadašnje kulture:
tendencija da se "slobodno vrijeme"



promatra individualistički, tako da se
sve što nije posao vrti oko mojih
interesa, mojih ukusa, mojih
aktivnosti, mog društvenog života,
itd. Logično , takav bi stav bitno
ugrozio toplinu doma.

[6] Citirano u F. Ocáriz, Pastoralno
pismo, 16-II-2023, br. 9.

[7] Usp. Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 17.

[8] Sveti Josemaría, Pismo 27, br. 34,
citirano u E. Burkhart - J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, Rialp, Madrid
2013., sv. III, str. 600.

[9] Usp. F. Ocáriz, Pastoralno pismo,
9-I-2018, br. 8.

[10] „Formacija koju dobivamo
tijekom cijeloga života, ne
zanemarujući njezine nužne
zahtjeve, teži u velikoj mjeri otvoriti
nove horizonte. Nasuprot tome, ako



se ograničimo na samo postavljanje
zahtjeva i zahtjeve, možemo završiti
gledajući samo ono što ne
uspijevamo, svoje nedostatke i
ograničenja. Možemo zaboraviti ono
najvažnije: Božju ljubav prema
nama" (F. Ocáriz, Pastoralno pismo,
9-I-2018, br. 11).

[11] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 9-
I-2018, br. 6.

[12] Usp. F. Ocáriz, Pastoralno pismo,
1-XI-2019, br. 14-17 (prikaz, ostalo).

[13] Pojam "posebnog prijateljstva"
ima dugu i složenu povijest u
kršćanskoj tradiciji. Prvi put se
spominje u spisima svetog Bazilija
Cezarejskog, a razvija se na Zapadu s
nasljedovanjem Krista i djelima svete
Terezije Avilske i svetog Franje
Saleškog. Za razumijevanje svetog
Josemaríje i ovog pojma, usp. Put,
povijesno-kritičko izdanje, br. 366.



[14] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 28-
X-2020, br. 22.

[15] U isto vrijeme, piše sveti
Josemaría, „Upravitelji bi počinili
ozbiljnu pogrešku kad bi dopustili
mom djetetu, bez istinske potrebe, da
ostane u okolnostima koje od njega
zahtijevaju kontinuirano junaštvo,
zaboravljajući da bi te situacije
trebale biti privremene i da moramo
upotrijebiti odgovarajuća sredstva
kako bismo osigurali da one što prije
prestanu" (Pismo 27, br. 38).

[16] Sveti Josemaría, Pismo, 14-
II-1974, br. 2.

[17] „Tamo gdje postoji ljubav, usudio
bih se reći da čak i ne trebamo
donositi odluke. Moja majka nikada
nije donijela odluku da će me voljeti,
i možete vidjeti kako se nježno
brinula za mene" (Sv. Josemaría,
bilješke s obiteljskog okupljanja,
citirane u S. Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.



Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei; Rialp, Madrid 1980., 6.
izdanje, str. 37).

[18] Usp. Sveti Josemaría, Rast
iznutra, 233-239 (AGP, biblioteka,
P12).

[19] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 296.

[20] „Ono što istinski zamara, djeco
moja, je ponos, koji se vrti u krug oko
mene. I, osim što nas umara,
sprječava dušu da se osjeća blizu
Bogu" (Bl. Álvaro, u Crónici, XI-1989. ,
str. 1141; AGP, Biblioteca P01).

[21] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
835.

[22] Ibid, br. 861.

[23] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 16-
II-2023, br. 3-6.

[24] Ibid, br. 7-8.



[25] „Sveti Josip je tako divan! On je
svetac ponizne prepuštenosti, trajnog
osmijeha i slijeganja ramenima." (Sv.
Josemaría, citiran u A. Vázquez de
Prada, Utemeljitelj Opusa Dei (III).

[26] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 28-
X-2020, br. 15.

[27] Sveti Josemaría, Pismo 27, br. 39.

[28] „'Svi ste tako veseli, a to se ne
očekuje', čuo sam nekoga kako
govori. To se događa već dugo;
uporno i s đavolskom odlučnošću,
Kristovi neprijatelji ne umaraju se
žaliti da su svi ljudi koji se predaju
Bogu mrzovoljni. I, nažalost, neki od
onih koji žele biti 'dobri' poduprli su
te riječi svojim 'tužnim vrlinama'.
Zahvaljujemo ti, Gospodine, jer si
odlučio računati na naše vedre, vrlo
sretne živote da izbrišeš tu lažnu
karikaturu. Također te molim da je
ne zaboravimo" (usp. Brazda, br. 58).



[29] Sveti Josemaría, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 19-III-1961, u
Crónica II-1993, str. 189 (AGP,
Biblioteka, P01).

[30] Sveti Josemaría, Razgovori, br. 4.

[31] Blaženi Álvaro, Obiteljska pisma,
br. 377 (AGP, Biblioteka, P17).

[32] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 16-
II-2023, br. 14.

[33] Sveti Josemaría, Put, br. 419.

[34] Sveti Josemaría, Crónica
VII-1956, str. 7 (AGP, Biblioteka P01).

Carlos Ayxelá

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/uciniti-centar-domom-ii/

(4.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/uciniti-centar-domom-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/uciniti-centar-domom-ii/

	Učiniti centar domom (II)

