
opusdei.org

U svetištu savjesti

Koja je uloga savjesti u našem
moralnom životu? U kojem je
ona odnosu prema božanskoj
Mudrosti i Ljubavi? Odgovore
donosi novi članak o
kršćanskom životu.

26.09.2019.

“U dubini naše savjesti otkrivamo
zakon koji si sami ne namećemo, ali
koji nas drži u poslušnosti. Glas koji
nas stalno poziva birati dobro i
izbjegavati zlo, glas savjesti, kada je
to nužno, govori našem srcu: učinite
ovo, izbjegavajte ono.”[1] Ove riječi



Drugog vatikanskog sabora
naglašavaju to zajedničko iskustvo.
Svaki razuman čovjek može spoznati
unutarnji glas koji mu govori kako je
dobro poštivati roditelje ili biti odan
drugima te kako je loše krasti ili
klevetati. Također, govori nam da to
osnovno razlikovanje dobra i zla,
koje svaka osoba koristi u različitim
prilikama, nije rezultat nekih
dubokih promišljanja, već je
imanentno nama ljudima. To
posjedujemo po našoj prirodi, a ne
kao proizvod potpuno ovisan o
obrazovanju i kulturi. To nije znanje
o društveno ispravnom ili politički
korektnom u određenom vremenu i
okolnostima, nego su principi koji se
ne mogu mijenjati bez proturječja
našoj najdubljoj težnji za srećom.

Nemali broj ljudi pronalazi Boga na
tom tragu. Razmišljajući o stvarnosti
moralne savjesti, otkrili su “svojim
razumom Božji glas koji ih potiče
činiti dobro i izbjegavati zlo.” [2] Oni



su spoznali kako je moralna savjest,
po kojoj mi rasuđujemo dobro i zlo,
“svjedok samoga Boga”, [3]
Stvoritelja i Gospodina, koji ravna
našim slobodnim nastojanjima
pokazujući nam ispravan put koji
vodi prema ljudskom savršenstvu i
sreći.

Međutim, teško je otkriti Boga kroz
savjest ako odbijamo obraćati
pozornost na njezine ispravne
prosudbe i radije živimo površno
dopuštajući da nas vode hirovi ili pak
ponos zbog kojeg ne prihvaćamo
postojanje dobra koje treba činiti i
zla koje treba izbjegavati tvrdeći da
smo iznad te stvarnosti.

Za razliku od takvih, oni koji nisu još
prihvatili dar vjere, ali slušaju i
slijede ispravne prosudbe svoje
savjesti, mogu pronaći Boga u tom
"unutarnjem svetištu". Oni uklanjaju
prepreke za pristajanje na
nadnaravno božansko Otkrivenje te



će tako moći bolje razumjeti da je
moralni zakon koji je Bog otkrio u
povijesti, a kulminirao je u Kristu, u
skladu s tim ispravnim prosudbama.
Oni će vidjeti te prosudbe u novom
svjetlu koje ih zatim potiče slijediti ih
još sigurnijim korakom.

Božji glas u našoj savjesti

Nevjernik može tragati za Bogom i
otkriti Ga kroz spoznaju u svijesti
moralnog dobra, unutarnjeg glasa
koji nam govori o dobru za koje se
treba zauzimati i zlu koje treba
izbjegavati. [4] Ta svijest o dobru i
unutarnji glas koji nas poziva na to
biljeg je Vrhovne Istine i Vrhovnog
Dobra koje svaka osoba može otkriti.

Vidimo kako se ta stvarnost ocrtava u
Isusovom dijalogu s bogatim
mladićem. "Učitelju dobri, što mi je
činiti da baštinim život vječni?" A On
mu reče: "Što me zoveš dobrim?
Nitko nije dobar doli Bog jedini!
Zapovijedi znadeš." [5] Naš Gospodin



jasno kaže da pitanje o tome što je
dobro ima smisla jedino zato što u
konačnici postoji Netko tko je
apsolutno Dobar: Bog. Pitanje tog
mladića otkriva "apsolutno Dobro
koje nas privlači i poziva; to je odjek
Božjeg poziva, Boga koji je izvor i
smisao čovjekovog života."[6]

Poput ovog mladića, svatko osjeća taj
poziv ka Dobru i nalazi u svom srcu
urezan zakon koji ukazuje na ono što
je dobro te nas navodi da tako
činimo. To je nježan, ali jasan glas
koji kaže: čuvaj zapovijedi. To su
zapovijedi Dekaloga koje možemo
spoznati otkrivajući ih iznutra,
međutim sam Bog je odlučio otkriti
ih jer grijeh bijaše prijetio zamagliti
ih u mnogim srcima. Svatko tko
iskreno promotri u sebi, može vidjeti
da su ove univerzalne zapovijedi -
urezane u Mojsijevu kamenu -
također urezane u našem srcu [7]
kako bismo ih mogli primijeniti u



svakojakim prilikama kroz prosudbe
savjesti.

Ove zapovijedi prisutne u svakom od
nas u konačnici nisu naše. Nitko ih
nije izmislio, već smo ih svi mi
primili kao učešće u beskrajnom
blagu Mudrosti i Dobrote koje nas
nadilaze. "Istina prebiva u čovjeku",
kaže sveti Augustin i nastavlja: “Ako
otkrijete da se vaša priroda mijenja,
nadmašite sami sebe. Idite tamo
odakle sam razum dobiva svoje
svjetlo.” [8]

"Samo Bog može odgovoriti na
pitanje o dobru jer je On sam Dobro.
Međutim, On je već dao odgovor na
to pitanje. Učinio je to stvaranjem
čovjeka i zapovijeđu mudrosti i
ljubavi do njegovog kranjeg cilja kroz
zakon koji je upisan u njegovo srce,
'prirodni zakon'." [9] Taj zakon, koji
svaka osoba može otkriti u svojoj
nutrini i koji savjest primjenjuje u
određenim prilikama, usmjerava nas



k Bogu. To je zapravo prvo
usmjeravanje naših slobodnih djela
njihovoj svrsi [10] prije donošenja
bilo kakvih prosudbi.

To je zakon koji nam je dan kao udio
u božanskoj Mudrosti. Psalam 4 to
izražava postavljanjem pitanja:
"Mnogi govore: tko će nam pokazati
što je dobro?" Psalmist odgovara:
"Obasjaj nas, Gospodine, svjetlom
lica svojega!" Stoga vidimo, kaže sv.
Toma, “da je svjetlo prirodnog
razuma kojim razlučujemo dobro od
zla, što je upravo uloga prirodnog
zakona, ništa drugo nego odsjaj
Božanskog svjetla u nama." [11]
Moguće je poricati ovaj
transcendentalni temelj prirodnog
zakona tvrdeći da je savjest potpuno
autonomna norma morala, kao što je
moguće negirati Božju Mudrost i
Dobrotu i Njegovo postojanje.
Međutim, ne u ime razuma, ne kao
rezultat promišljanja, već samo kao
rezultat slobodnog izbora.



Ipak, nije teško predvidjeti posljedice
ove pretpostavljene potpune
autonomije u prosuđivanju što je
ispravno, a što pogrešno, dovodeći
tako do „ozbiljnog narušavanja
života u društvu". Ako potpuna
autonomija podrazumijeva
samopromociju, ljudi neizbježno
dolaze do točke kada počinju odbijati
jedni druge. Svakoga se smatra
neprijateljem od kojega se treba
braniti. Tako društvo postaje skupina
pojedinaca postavljenih jedni pored
drugih, ali bez međusobne
povezanosti. Svatko se nastoji
istaknuti neovisno o drugome i s
namjerom nametanja vlastitih
interesa. Međutim, suočeni s
analognim interesima drugih ljudi,
mora se pronaći neki oblik
kompromisa ako želimo društvo u
kojem je svakom pojedincu
zajamčena maksimalna sloboda. Na
taj se način gubi svaka poveznica na
zajedničke vrijednosti i istinu koja je
potpuno obvezujuća za svakoga, a



društvo ulazi u živi pijesak potpunog
relativizma. U tom trenutku sve se
može pregovarati, sve je otvoreno za
cjenkanje: čak i prvo od temeljnih
prava, pravo na život.” [12]

Posljedica je to raskida između
savjesti i Boga, između prirodnog
zakona kojim se savjest koristi i
božanske Mudrosti koja je utemeljila
ovaj zakon u nama kao zraku svoje
svjetlosti. Te posljedice, tako često
vrlo bolne, jasno pokazuju da savjest
ne može zapovjediti ono što je
protivno moralnom zakonu koji je
iznad nje i da nitko ne može
opravdati djelovanje protivno
moralnom zakonu jednostavno
govoreći da djeluje po savjesti ili da
to čini zato što to zahtijeva njegova
savjest; ili pak bezlična "ljudska
savjest", to jest mišljenje većine u
određenom vremenu i prostoru. To
je jednostavno sredstvo na koje se
neki ljudi prizivaju kako bi opravdali
vlastite stavove na štetu drugih,



ponekad čak zamjenjujući moralni
zakon sa stavom najutjecajnijih.

Tko razmišlja o tim posljedicama,
može razumjeti da autoritet savjesti
koji usmjerava ponašanje svake
osobe ne dolazi sam od sebe, već iz
činjenice da primjenjuje moralni
zakon otkriven utisnut u srcu te da
taj zakon proizlazi iz Boga. Daleko od
toga da je savjest autonomni izvor
moralnog zakona, "savjest je poput
Božjeg glasnika; on ne zapovijeda
time što sam govori, već time što to
dolazi od Boga." [13] Savjest je,
prema tome, "Božja sudačka stolica
nastanjena u ljudskom srcu " [14],
"sveto mjesto gdje Bog govori
čovjeku." [15] Možemo čak reći da
"kad sluša svoju savjest, razborit
čovjek sluša Boga kako govori." [16]
Ukratko, Bog je "jedini konačni izvor
moralnog poretka u svijetu koji je
stvorio. Čovjek sam ne može razlučiti
što je dobro, a što zlo. Čovjeku,
stvorenom na sliku Božju, Duh Sveti



daje dar savjesti, tako da u toj
savjesti slika može vjerno odražavati
Njegov model, koji je istovremeno
Mudrost i vječni zakon, izvor
moralnog poretka u čovjeku i u
svijetu." [17]

Čežnja za Bogom

Mnogim ljudima potrebna je pomoć
u osluškivanju glasa ispravne savjesti
koji ukazuje na dobro i nagovara nas
da to činimo, a ne da ga brkamo s
glasom sebičnosti ili hirom. Po
zakonu koji je zapisan u vlastitom
srcu čovjek može spoznati da postoji
Netko - Bog, naš Stvoritelj i Gospodin
- koji je mudrošću i dobrotom sve
uredio; vrhovni zakonodavac, autor
moralnih normi koje svakom čovjeku
govore koji je put ponašanja koji
odgovara ljudskom dostojanstvu;
pravedni sudac koji će svakog
nagraditi prema njegovim djelima.

Međutim, često nije lako čuti i
slijediti glas ispravne savjesti, kao što



nam kazuju riječi svetog Pavla:
Uživam u Božjem zakonu u dubini
duše, ali u svojim udovima vidim još
jedan zakon koji je u sukobu sa
zakonom uma i porobljava me
zakonu grijeha koji prebiva u mojim
udovima. [18] Otuda velika potreba
da se svaka osoba bori protiv svojih
zlih sklonosti, mrtve težine grijeha;
bitka je to u kojoj vas „nebo vuče
prema gore; a mi klizimo prema
dolje. Ne tražite isprike!“ [19] Osoba
spremna na borbu čuje Božji glas sve
jasnije i opaža Njegovu prisutnost; ali
tko se preda neprijatelju, slabo ga
čuje, iako taj glas nikad ne utihne.
"Niti jedna tmina grijeha ne može u
potpunosti oduzeti čovjeku svjetlost
Boga Stvoritelja." [20] "Nema
ljudskog srca, koliko god bilo duboko
uronjeno u grijeh, koje poput
žeravice u pepelu ne krije plamičak
dobrote." [21]

Svako srce gaji čežnju za Bogom koja
često nije eksplicitna, već skrivena u



potrazi za istinom i dobrom, za
pravdom i ljubavlju, čežnju koja se
nalazi i kod toliko ljudi koji ne
vjeruju u Boga. Ne shvaćajući to, oni
čekaju nekoga da im govori o dobru,
pravdi, ljubavi - o Bogu - i da im
jasno obrazloži kako naći Njega
zahtijeva obraćenje: obratite se i
vjerujte Evanđelju [22], kaže Krist.

Na taj će način shvatiti kako je Bog
taj koji je u njihova srca usadio te
želje za istinom i dobrom prije svega
kako bi Ga mogli spoznati i voljeti, a
također i da njihova djela služenja
drugima mogu uroditi plodom. Sad je
pravo vrijeme za buđenje [23],
opominje Sveto pismo. Bog nas
poziva da činimo dobra djela, da
uspostavimo pravdu i mir, da sve
prožimamo ljubavlju. Ne samo s
ljubavlju koja proizlazi iz naših
vlastitih slabih sila, nego i s
neizmjerno superiornijim darom:
Ljubavlju Božjom ulivenom u naša



srca po Duhu Svetomu koji nam je
dan. [24]

Susret s Bogom u svetištu savjesti,
osobno obraćenje uz obilje milosti,
trebalo bi voditi u novi život djece
Božje koja nastoje održati intiman
dijalog s Presvetim Trojstvom
prisutnim u duši. Trebalo bi voditi u
kontemplativan život sred
svakodnevnih aktivnosti koji duboko
utječe na način kako ih provodimo
jer to vodi njihovom ostvarenju u
najvećoj mogućoj mjeri, dok
vježbamo kršćanskih vrlina ljubavi.

Put koji je počeo osluškivanjem Boga
u vlastitoj savjesti polako prelazi u
intimno prijateljstvo s Bogom.
Postajemo osjetljiviji u slušanju
Božjeg glasa u našoj duši: "On
predlaže svoju volju u šapatu,
duboko u našoj savjesti i stoga
moramo pažljivo slušati kako bismo
prepoznali Njegov glas i bili
vjerni." [25] Potrebno je čuvati tu



spremnost pažljivog slušanja u našoj
savjesti, koja nas je prva vodila k
Njemu. "Vratite se svojoj savjesti,
ispitajte je ...Vratite se svom
nutarnjem životu i u svemu što
radite, gledajte prema Svjedoku,
gledajte prema Bogu." [26]

Sveti Josemaria, veliki učitelj
kontemplacije u svakodnevnom
životu, pozvao nas je da gajimo
nutarnje sjećanje, nutarnju tišinu
koja nas podsjeća kako je jedno
potrebno [27] - osobna svetost. Biti
rastresen po pitanju vječnih stvari,
odgađajući naše susrete s Bogom,
zamagljuje dušu sebičnošću tako da
čak i ispravni i vrijedni čini mogu
izgubiti svoj smisao. "Tražite Boga u
dubini svog čistog srca, u dubini duše
kada ste Mu vjerni i nikad ne gubite
tu intimu! A ako ponekad ne znate
kako Mu govoriti i što reći ili se ne
usudite pogledati Isusa u sebi,
okrenite se Mariji, tota pulchra, sva
čista i predivna: Gospo naša, Majko



naša, Gospodin te odabrao da brineš
o Njegovom Sinu i štitiš Ga vlastitim
rukama. Nauči mene i sve nas kako
se odnositi prema tvome Sinu." [28]

Marija će nas naučiti "prepoznavati
stalne Božje pozive na vratima našeg
srca" [29] i pomoći će nam probuditi
druge oko nas kako bi mogli otkriti
Božji glas i primiti Ga u svojoj duši.
"Zamolimo je sada: Majko naša, ti si
na svijet donijela Isusa, koji nam je
otkrio Ljubav Očevu. Pomozi nam
prepoznati Ga u svakodnevnim
brigama. Razbistri nam misli i volju
kako bismo mogli slušati Božji glas u
milosnim pozivima." [30]

[1] II. Vatikanski sabor. Pastoralna
konstitucija Radost i nada, 16.

[2] Katekizam Katoličke crkve, 1706.



[3] sv. Ivan Pavao II, Enc. Sjaj istine,
6. kolovoza 1993., 58.

[4] Katekizam Katoličke crkve, 33.

[5] Mt 19:16-17.

[6] sv. Ivan Pavao II, Enc. Sjaj istine,
6. kolovoza 1993., 7.

[7] Usp. Izl 32:15-16; 2 Kor 3:3.

[8] sv. Augustin, O pravoj vjeri, 39, 72.

[9] sv. Ivan Pavao II, Enc. Sjaj istine,
6. kolovoza 1993., Usp. Rim 2:15.

[10] Usp. sv. Toma, S. Th., I-II, q. 91, a.
2, ad 2.

[11] isto., a. 2, c.

[12] sv. Ivan Pavao II, Enc. Evanđelje
života, 25. ožujka 1995., 20.

[13] sv. Bonaventura, U III Sent., d.
39, a. 1, q. 3, c.



[14] sv. Augustin, Izlaganje o
psalmima, 45.

[15] sv. Ivan Pavao II, Enc. Sjaj istine,
6. kolovoza 1993., 58.

[16] Katekizam Katoličke crkve, 1777.

[17] sv. Ivan Pavao II, Enc. Gospodina
i životvorca, 18-V-1986, 36.

[18] Rim 7:22-24.

[19] sv. Josemaria, Brazda, 851.

[20] sv. Ivan Pavao II, Enc. Sjaj istine,
6. kolovoza 1993., 1.

[21] sv. Josemaria, Prijatelji Božji, 74.

[22] Mk 1:5.

[23] Rim 13:11.

[24] Rim 5:5.

[25] sv. Josemaria, Krist prolazi, 17.



[26] sv. Augustin, U Ivanovoj poslanici
Partima, 8, 9.

[27] Lk 10:41.

[28] sv. Josemaria, Kovačnica, 84.

[29] sv. Josemaria, Krist prolazi, 174.

[30] isto.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/u-svetistu-savjesti/
(3.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/u-svetistu-savjesti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-svetistu-savjesti/

	U svetištu savjesti

