opusdei.org

U razgovoru s mons.
Fernandom
Ocarizom: "S
Kristom, jedinstvo se
rada iznutra"

Na obljetnicu izbora Prelata,
donosimo tekst sa druzenja sa
studentima na kojem je
razmiSljao o jedinstvu kao
bozanskom daru i bitnoj
dimenziji krS¢anskog zivota,
kao 1 o tome kako se ono
prakticira i ¢uva u Crkvi i Opus
Dei.



23.01.2026.

,Ujedinjena Crkva, znak jedinstva i
zajedniStva, koja postaje kvasac za
pomireni svijet.“ Tim rijeCima na
misi na pocetku svoje Petrove sluzbe,
papa Lav XIV. izrazio je Zelju koja u
mnogocemu oblikuje obzor njegova
pontifikata.

Osam mjeseci kasnije, vidjeli smo ga
kako zatvara Sveta vrata i zavrSava
Jubilej nade. Tijekom tog razdoblja,
jedinstvo se otkrivalo onakvim kakvo
uistinu jest: ne apstraktni pojam, ve¢
konstitutivna dimenzija Crkve,
druStva i same ljudske osobe - i stoga
ono Sto drzi vrata nade otvorenima.

Ovaj ¢lanak saZima predavanje koje
je odrzao mons. Fernando Ocariz,
prelat Opusa Dei, u dijalogu sa
studentima teologije i filozofije iz
razliitih zemalja koji Zive u Rimu.



Oslanjajuci se na njihova pitanja,
utemeljena na njihovom stvarnom
Zivotnom iskustvu, nudi konkretno
razmisSljanje o jedinstvu kao
primljenom daru, zajednickom
zadatku i, kako se izrazio sveti
Josemaria, dominantnoj strasti.

Slijedi uvod u predavanje,
nakon cega slijedi razmjena
pitanja i odgovora.

Uvod prelata, mons. Fernanda
Ocariza

Jedinstvo Djela je, u osnovi,
sudjelovanje u jedinstvu Crkve. Sveti
Josemaria Cesto je podsjecao da je
Djelo mali dio (partecica, "mali
komadic¢") Crkve. Iz toga slijedi da su



elementi koji Cine jedinstvo Djela, u
biti, isti kao i oni koji odrZzavaju
crkveno jedinstvo.

Jedinstvo je jedno od temeljnih
obiljezja Crkve, uz katolicitet, svetost
i apostolnost. Stovise, to je jedno od
obiljezja najeksplicitnije izrazeno u
Evandelju, kada sam Krist, govoreci o
svojim ucenicima, moli da svi budu
jedno kao Sto si ti, OCe, u meniijau
tebi.[1] Ova molitva nudi nam vrlo
dubok kljuc¢ za razumijevanje
kr$canskog jedinstva.

Doista, krajnja bit jedinstva Crkve - i
stoga jedinstva ucenika Isusa Krista -
jest sudjelovanje u istom jedinstvu
Boga, koje, ukoliko ograni¢eno
moZemo spoznati otajstvo Trojstva,
vidimo posebno u Duhu Svetom, jer
ono Sto ujedinjuje je ljubav, a Duh
Sveti je ljubav.

Stoga Cak i ljudskiji elementi
jedinstva Crkve i Djela postiZu svoju
pravu vrijednost kada su proZeti



ljubavlju. Nije stvar u tome da ih se
vidi samo kao organizacijske
elemente, iako su i to, ve¢ u
prepoznavanju da njihova dublja
vrijednost leZi u tome $to su izraz
ljubavi koja ujedinjuje.

Iz ove perspektive, jedinstvo Djela,
kao dijela Crkve, moZe se promatrati
u tri dimenzije, slijedeci razliku koju
je povremeno Koristio tadasnji
profesor Joseph Ratzinger govoreci o
Crkvi: Sto Crkva jest vidljivo, Sto jest
konstitutivno i Sto jest operativno.

Prvo, Crkva je vidljiva. Sto to znaci?
Da je to narod, skupina osoba, s
jedinstvenom karakteristikom: to je
narod koji ¢ine mnogi narodi. Prva
Petrova poslanica to izraZzava vrlo
znacajnom formulom kada govori o
Crkvi kao populus adquisitionis,[2]
narodu koji je Bog stekao za sebe.

Od Pedesetnice, univerzalna Crkva je
cjelina: ona je vidljiva stvarnost
vidljivog naroda, koji je malen u



svojim pocecima, ali od pocCetka
pozvan na univerzalnost. A ono Sto
daje vidljivo jedinstvo ovom narodu,
ljudski oblikovanom od tako
razliitih naroda, uglavnom su tri
elementa: zajednicko ispovijedanje
vjere, sakramentalni zivot i
postojanje zajednickog poglavara,
Rimskog prvosvecenika. Jedna vjera
ispovijedana izvana, jedan
sakramentalni zivot (s razliCitim
obredima i liturgijama) i jedno
nacelo univerzalne vladavine,
vidljivi su elementi koji omogucuju
jedinstvo tako razlicitih naroda i
kultura.

Drugi aspekt koji Ratzinger
komentira jest Sto Crkva
konstitutivno jest. Ovdje ulazimo u
srZ misterija. Crkva je Tijelo Kristovo.
Sveti Josemaria snazno je to
podsjetio rekavsi da je Crkva "Krist
prisutan medu nama".[3]



To je najdublja stvarnost Crkve, ona
koja daje smisao i djelotvornost
svemu vidljivom. Nije stvar samo u
tome da je Krist prisutan i daje snagu
iznutra, vec da je Crkva, kao cjelina,
uistinu Tijelo. Misti¢no Tijelo nije
metafora: to je duhovna stvarnost,
istinsko sjedinjenje svih ¢lanova s
Isusom Kristom. To je ono Sto Crkva
konstitutivno jest.

U tom kontekstu, Joseph Ratzinger
ponudio je vrlo poznatu i vrlo saZetu
definiciju: Crkva je narod koji Zivi od
Tijela Kristova (misli na euharistiju);
zivi od Tijela Kristova 1 postaje isto
Tijelo Kristovo u slavlju euharistije.
Zivi od Tijela Kristova u euharistiji i
postaje Tijelo Kristovo u euharistiji.

Pogledajmo sada trecu dimenziju iz
koje moZemo razmatrati jedinstvo
Crkve. Ako se prva odnosila na
Cinjenicu da je Crkva, vidljivo, narod
sastavljen od osoba; a druga na
Cinjenicu da je, u svojoj najdubljoj



stvarnosti, ona Tijelo Kristovo; treca
izrazava da je Crkva, u svom
djelovanju u svijetu, univerzalni
sakrament spasenja.[4] Posvetiteljska
snaga Crkve otkriva se u
propovijedanju Evandeljaiu
sakramentima, posebno u dovodenju
ljudi na ispovijed i euharistiju te,
posljedi¢no, u budenju u njima
apostolskog Zara.

Jedinstvo Crkve - i, unutar nje,
jedinstvo Djela - u konacnici je dar od
Boga. Duboko je nadnaravno, iako
ima 1ljudske i1 organizacijske izraze. I
to je dar koji je dan svima nama;
upravo zbog toga je i odgovornost
svakoga brinuti se za njega.




Pitanja

* Jedinstvo kao dio karizme
Opusa Dei

* Jedinstvo kao osobni dar

* Biti instrumenti jedinstva u
kulturno raznolikom svijetu

* LijeCenje rana i obnova
povjerenja

« 7Zivjeti unutarnje jedinstvo u
kontekstima bez ¢vrstih
referentnih toCaka

* Kolegijalnost kao bogatstvo

* Sloboda izrazavanja i briga za
jedinstvo




Ako je jedinstvo dar koji
pripada cijeloj Crkvi, Sto je to
u duhu Opusa Dei Sto nas
potice da ga prakticiramo 1
njegujemo kao jednu od nasih
dominantnih strasti?

Jedinstvo koje se Zivi u Djelu je, u
biti, isto jedinstvo Crkve, kao Sto je
slucaj u bilo kojoj drugoj crkvenoj
stvarnosti. Ali, logi¢no, u Djelu
postoje aspekti vlastiti duhu koji
oblikuju njegov nacin postojanja.

Temeljna tocka je jedinstvo duha.
Djelo ima posebnu duhovnost i,
ukoliko svi sudjelujemo u tom duhu,
to nam daje duboko jedinstvo. To nije
uniformnost, vec zajednicki nacin
razmiSljanja i Zivljenja prema tom
duhu, s velikom slobodom u svim
pitanjima misljenja. Sveti Josemaria
govorio je o malom zajednickom
nazivniku - duhu Opusa Dei - s



raznolikim brojnikom. Jedinstvo je
dano tim zajedni¢kim nazivnikom.

Taj duh je "star kao Evandelje i,
poput Evandelja, nov."[5] Stoga ne
moZemo misliti da u Djelu postoji
nesto potpuno drugacije od onoga Sto
je zajednicCko Crkvi. Radi se, radije, o
posebnom nacinu Zivljenja stvarnosti
koje pripadaju samoj biti krs¢anstva.

Koje stvarnosti? Ako Zelimo
razmotriti neke sredi$nje tocke duha
Djela, moZemo poceti sa srediStem i
korijenom duhovnog Zivota:
Euharistijom. Ona je srediSte cijele
Crkve, ali u Djelu se Zivi s vrlo
jasnom svijes¢u o njezinoj vaznosti i
s vitalnim zahtjevom za
svakodnevnom vjernoscu:
sudjelovanjem u svetoj misi, biti duSe
Euharistije, ¢ak i nastojanjem, kako
kaze sveti Josemaria, usmjeriti svoje
misli na Euharistiju.[6]

Ako je Euharistija srediSte i korijen,
temelj duha Opusa Dei je osjecaj



bozanskog sinovstva. To je nesto
zajednicko svim krScanima,
nesumnjivo, ali u Djelu zauzima
posebno srediSnje mjesto kao temelj
duhovnog zZivota: Zivimo svoje
prakse poboZnosti, rada i
svakodnevnog Zivota iz te svijesti da
smo djeca BoZja.

Uz to je i okosnica duha Opusa Dei:
posvecenje rada. Svi smo pozvani
posvetiti sebe i1 podijeliti mogucnost
posvecenja svog rada s mnogima
drugima. Ali u Djelu ovaj aspekt ide
ravno u srz: to je tocka oko koje se
vrti nas$ napor posvecenja i
apostolata.

Dakle, uz sve zajedniCke elemente
jedinstva Crkve, u Djelu nas ove
karakteristike ¢ine jednim ukoliko
Zivimo isti duh: Euharistija kao
srediste i korijen, bozansko sinovstvo
kao temelj i posvecenje rada kao
okosnica.



Oce, ako je jedinstvo dar od
Boga koji molimo za cijelu
Crkvu i za Djelo, moZemo li ga
traziti i kao osobni dar, za
svakog pojedinca?

Da, naravno. Jedinstvo je BoZzji dar za
svaku osobu, povecavajuci u nama
Zelju za jedinstvom, a zatim,
njegovom milosc¢u, primajuci snagu
da budemo elementi jedinstva kroz
ljubav i naklonost.

Jedinstvo je stoga uvjet u¢inkovitosti
na svim razinama. Sveti Josemaria to
je s posebnom jasnocom izrazio u
jednom od svojih pisama iz 1931.:
»,B0g racuna na nase slabosti, na
nasu slabost i na slabost drugih. Ali
racuna i na svu nasu snagu, ako nas
ljubav ujedinjuje.“[7] Jedinstvo daje
snagu, ako nas ljubav ujedinjuje. A



ono Sto nas istinski ujedinjuje jest
naklonost.

Ovdje vrijedi razlikovati naklonost
od Cistog osjecaja. Prava naklonost,
prava ljubav, oCituje se prije svega u
djelima: u predanosti i interesu za
druge. Cesto je ta ljubav popracena
osjecajem naklonosti; drugi put nije.
Ali kada postoji prava ljubav, postoji i
jedinstvo.

U osnovi, osobna razina ima mnogo
veze s jedinstvom. Ona je takoder
izvor apostolskog Zara, jer nas vodi
da osje¢amo apostolske misije drugih
ljudi kao svoje vlastite. To nas
ohrabruje i motivira, Cak i kada je
nasa vlastita aktivnost ogranicCenija
ili ima manje prostora za djelovanje.
Ono $to drugi Cine takoder je "nase", 1
ta svijest stvara snagu i plodnost.




Djelo se bliZi svojoj prvoj
stotoj obljetnici, a njegova
poruka doprla je do ljudi
razliCitih generacija, kultura i
mjesta u svijetu. Kako
mozemo biti instrumenti
jedinstva danas, preuzimajuci
tu odgovornost usred
kulturnih promjena i
okolnosti naseg vremena?

S jedne strane, moZemo Cesto
meditirati o jedinstvu i istinski moliti
Gospodina za njega, kako bi nam dao
konkretna svjetla kako bismo znali
kako ga primijeniti u praksi gdje god
se nalazili.

Zatim, postoji mnogo elemenata koji
pomazu, ali jedan vrlo vazan je
razumijevanje da je jedinstvo Djela
jedinstvo obitelji. Ne mozZe se govoriti
ili razumjeti jedinstvo Djela bez
razmiSljanja o jedinstvu obitelji. To je



nesto vrlo posebno i vrlo bitno za
njegov duh.

To jedinstvo se uvijek oCituje kao
izravno sjedinjenje s nasim svetim
osnivaCem. Sveti Josemaria nastavlja
biti na$ Otac s neba, kroz svoje spise,
svojim duhom, onim $to nam je
ostavio u nasljedstvo i onim Sto
znamo o njegovu Zivotu. Dio nase
osobne odgovornosti u brizi za
jedinstvo sastoji se i u tome da, gdje
god se nalazili, pomognemo odrzati
lik naSeg Oca Zivim: obracajuci se
njegovom zagovoru u razlic¢itim
potrebama, odrZzavajuci njegovo
sjecanje prisutnim i pokuSavajuci
djelovati prema njegovom naumu. To
je ono Sto je papa sveti Pavao VI.
rekao blazenom Alvaru del Portillu:
"Kad mora$ nesSto uciniti, misli na to
kako bi to ucinio osnivac.”" Don
Alvaro bio je vrlo zahvalan na ovom
savjetu, donio mu je veliku radost,
jer je tako postupao od samog
pocetka. Jedinstvo sa svetim



Josemariom vrlo je vazan dio
jedinstva Djela.

Uz sve to, postoji i sinovstvo s Ocem,
tko god on bio u svakom trenutku;
sinovstvo koje daje stvarno jedinstvo
cijelom Djelu, objema dijelovima,
uvijek na temelju onoga Sto je
najosnovnije, a to je jedinstvo duha.

Oce, ponekad nesporazumi ili
rane iz proslosti mogu postati
prepreka Zivotnom jedinstvu.
Kako moZemo ponovno
izgraditi povjerenje kada je
postojala bol ili ogorcenost?

U tim slucajevima, prvo je pomoci
ljudima da razmisljaju o
Gospodinovom stavu: Bog
beskonacno voli svaku osobu, puno
viSe nego Sto mi moZemo voljeti.



Povratak ovoj dubokoj istini mijenja
na$ nacin pozicioniranja pred
drugima i pomaZe nam, posebno
kada postoje ostaci ogorcenosti ili
razlog za nezadovoljstvo, iz proslosti
ili sadasnjosti, da se sjetimo da Bog
beskonacno voli drugu osobu.

Sveti Pavao to snazno izrazava u
Poslanici Efezanima, u tekstu koji
dobro poznajemo: "Ja, dakle, suZanj u
Gospodinu, zaklinjem vas da Zivite
dostojno poziva kojim ste pozvani, sa
svom poniznoS$cu i blagoscu, sa
strpljivoScu, podnosedi jedni druge u
ljubavi, Zeljno Cuvajudi jedinstvo
Duha u svezi mira."[8] Ovdje je
izrazio nesto vrlo specifi¢no:
jedinstvo u "svezi mira".

PrenosSenje mira. Sveti Josemaria
Cesto nas je poticao da budemo sijaci
mira i radosti. Od malih nogu, u
svojim intimnim biljeSkama, s
divljenjem je pisao: "Vjerujem da je
Gospodin u moju dusu stavio jos



jednu osobinu: mir, imati mir i
prenositi mir."

Kakav je to mir? To je sam Isus Krist.
Ipse est pax nostra, "On je nas
mir."[9] Stoga je sav trud oko
jedinstva nuzno djelo sjedinjenja s
Isusom Kristom. Kao $to sveti Pavao
kaZe: "U svezi mira, jedno tijelo i
jedan Duh..."[10] Duh Sveti je taj koji
ujedinjuje, darom ljubavi. Vjera
ujedinjuje, svakako, ali Sto je jo$
temeljnije, ono Sto nas ujedinjuje je
ljubav, a Duh Sveti je beskonacna
BoZja ljubav.



Zivimo u kulturi nejedinstva i
individualizma u drustvu,
politici, institucijama, pa c¢ak
1 obiteljima. Kako moZemo
Zivjeti jedinstvo na
autentican nacin; jedinstvo
koje nije samo vanjsko, vec
izvire iznutra svake osobe,
kada je oko nas tako malo
primjera?

Sveti Josemaria govorio je o tome da
smo instrumenti jedinstva: ljudi koji
stvaraju, brane i brinu se za

jedinstvo. Da bismo to Zivjeli, glavna
referentna tocka je uvijek Isus Krist.

U kojem smislu strast, Zelja ili
sklonost brizi za jedinstvo moZe biti
dominantna u naSim Zivotima?
Dominantna je kada prozima nase
misli i osjecaje te stoga spontano
pokrece nacin na koji Zivimo. Tada
brige drugih postaju i nase: njihov



unutarnji Zivot, posao, zdravlje,
bolest... Uvijek na odgovarajuci nacin
u svakom slu¢aju. Zelimo moliti za
njih i zainteresirani smo da im
olakSamo put. Radujemo se njihovim
uspjesima. Sve Sto "pripada" drugima
je naSe. To je jedinstvo.

Jedinstvo nas takoder vodi da patimo
s onima koji pate, a oCituje se na vrlo
konkretan nacin u naSem stavu
prema manama ili ograniCenjima
drugih.

Stovise, kada je u nama dominantna
Zelja za jedinstvom, prirodno se
javlja posebna paZnja prema
promicanju onoga Sto ujedinjuje i
izbjegavanju - Cak i odbacivanju,
ovisno o slucaju - svega Sto bi moglo
postati, makar i neznatno, nacelo
nejedinstva.



Oce, ponekad se zajednicki
rad i donosSenje odluka moze
Ciniti sporijim od
samostalnog rada. U Djelu je
kolegijalnost uobicajen nacin
rada. Kako je moZemo
shvatiti 1 Zivjeti kao
bogatstvo, a ne kao prepreku?

Unutar organizacije Djela,
kolegijalnost je vrlo vazan aspekt
jedinstva: mora se Zivjeti na svim
razinama, kako u upravljanju tako i
u apostolskim nastojanjima. To je
velika mjera razboritosti, jer
sprjeCava ikoga da sam vlada, a da ne
uzima u obzir miSljenja drugih. Sveti
Josemaria - s BoZjim svjetlom -
uspostavio je ovaj nacin djelovanja
od pocetka i Zelio ga je takvim Kkroz
cijelo Djelo.

To je vrlo snazno podsjetio u jednoj
prilici u jednom od svojih pisama.
"Ponovio sam vam - ovo je tekst koji



vec znate - bezbroj puta, i ponavljat
¢u ga joS mnogo puta tijekom svog
Zivota, da u Djelu zahtijevam
kolegijalnu upravu na svim
razinama, kako ne bismo upali u
tiraniju."[11]

Riskiramo upadanje u jednostrane
stilove rada jednostavno zbog Zurbe:
misleci da je nesto hitno i da nema
potrebe Cekati druge i uzimati u
obzir njihovo miSljenje. Sveti
Josemaria je govorio da "hitne stvari
mogu pricekati, a vrlo hitne stvari
moraju pric¢ekati". Ne gubiti vrijeme,
vec ih proucavati kako je planirano.
Ovaj nacin postupanja jamstvo je
ucinkovitosti i spokoja.

Samostalno odluc¢ivanje moZe Cak
izazvati tjeskobu, posebno kada su
stvari sloZene. Nasuprot tome,
oslanjanje na doprinos drugih ljudi
pomaze nam da bolje vidimo. To je
takoder istina kada netko ima viSe
iskustva ili zna viSe o odredenoj



temi. Iskustvo pokazuje da osoba
koja manje zna moZe pruZiti svjetlo,
rjeSenje ili nijjansu koju je druga
osoba propustila.

Stoga, iako kolegijalnost zahtijeva
viSe vremena, ona se isplati. To je
cijena koju vrijedi platiti, jer ono Sto
se postigne vrlo je vrijedno. To nije
samo sustav za obavljanje stvari, ve¢
prije svega duh; uvjerenje da nam
svima trebaju uvidi drugih. I to se
mora Zivjeti na svim razinama.



Ponekad me brine da
nemamo samopouzdanja reci
ono Sto stvarno mislimo, iz
straha da ne stvorimo
neslaganje ili podjele. Kako
mozZemo pronaci ravnotezu
izmedu slobode izrazavanja
vlastitog miSljenja i brige za
jedinstvo, znajuci da se
nec¢emo uvijek slagati oko
svega?

Vrednovanje raznolikosti nuzan je
aspekt naSe dominantne strasti za
jedinstvom. To se moZe Ciniti
kontradiktornim, ali nije. Jedinstvo
se ne sastoji u tome da svi misle isto,
vec u tome da volimo druge
onakvima kakvi jesu i da u njima
pronalazimo tocke ujedinjenja.
Dakle, razumijevanje prema drugima
dio je ideje o kojoj smo vec
raspravljali, da je sve Sto se tice



drugih takoder "naSe". A to nam
pomaze da izbjegnemo kriticki duh.

Ako Zelimo ovako Zivjeti, prvo Sto
moramo uciniti jest svjesno to uciniti,
shvativsi da je dio jedinstva
prihvacanje tudih misljenja. To
ukljucuje i to da se ne bojimo reci Sto
mislimo. Uvijek s razboritosc¢u,
naravno; nije rije¢ o tome da kazemo
bilo Sto, u bilo koje vrijeme i na bilo
koji nacin. Ali u prikladnim
prostorima - na primjer, na sastanku
ili u razgovoru - dobro je izraziti
vlastito miSljenje, Cak i kada mislimo
da Ce to biti miSljenje manjine. Ne
pokuSavamo nametnuti svoje ideje
drugima, vec jednostavno reci ono
Sto mislimo u savjesti. Daleko od toga
da razbijamo nase jedinstvo, ovo
gradi mostove prema njemu.

Sjecam se da sam prije mnogo
godina, kada sam imenovan
savjetnikom u Kongregaciji za nauk
vjere, posjetio filozofa Cornelia Fabra



- vidao sam ga prili¢no Cesto - koji je
takoder bio savjetnik dugi niz
godina. Rekao mi je odlucno: "Dat ¢u
ti samo jedan savjet iz vlastitog
iskustva: na sastancima uvijek reci
Sto misliS, ¢ak i ako vidiS da svi ostali
misle suprotno. Uvijek to ¢ini." Pa,
ostavit Cu te s istim savjetom.

Nadalje, na vrlo izravan i vidljiv
nacin, briga za jedinstvo znaci briga
za krs¢ansko bratstvo. To ukljucuje
stalan napor za ujedinjenjem,
izbjegavanje formiranja grupa
unutar Djela, jednako postupanje sa
svima i poticanje iskrenog interesa
za Zivote drugih. Sveti Josemaria bio
je duboko odusevljen ovim stavom
kod ]judi koji okupljaju druge.

Ne bismo se trebali ¢uditi
raznolikosti karaktera i interesa, niti
teSkocama ljudskog povezivanja koje
proizlaze iz takvih razlika u
karakteru. U jednom od svojih
pisama, sveti Josemaria je rekao:



»,Morate takoder neprestano
prakticirati bratstvo koje se uzdize
iznad svake prirodne simpatije ili
antipatije, ljubeci jedni druge kao
prava braca, s postupanjem i
razumijevanjem prikladnim onima
koji ¢ine dobro ujedinjenu
obitelj.“[12] Ove su rijecCi i lijepe i
zahtjevne, i u naSim je rukama da ih
prakticiramo i prenosimo.

Za kraj, Zelio bih podsjetiti na tekst
koji dobro poznajemo, ali koji uvijek
daje mnogo hrane za meditaciju. To
je iz pisma svetog Josemarije,
napisanog 1957.: "U tabernakulu
oratorija Generalnog vijeca dao sam
staviti ove rijecCi: Consummati in
unum. Svi mi s Isusom Kristom smo
jedno. Neka mi, smjeSteni u BoZzjoj
kovacnici, uvijek ¢uvamo ovo divno
jedinstvo uma, volje, srca. I neka
nam nasa Majka, po kojoj sve milosti
dolaze ljudima, sjajan i plodan kanal,
da s jedinstvom jasnocu, ljubav i
snagu."



Ovo nije samo poboZan zavrSetak
govora. To je poboZan zakljucak, da,
ali duboko logic¢an. Prirodno nas vodi
da molimo za jedinstvo. Zapravo,
molimo za to svaki dan. I prikladno
je to Ciniti sa zahvalnom i
optimisticnom duSom, jer molimo za
nesto Sto vec¢ postoji: molimo da se to
odrzi, da znamo kako se brinuti za to
1 zahvaljujemo Bogu za jedinstvo
Djela, Sto je vrlo velik dar.

Mozda smo toliko navikli na
jedinstvo da riskiramo da ga ne
cijenimo dovoljno. Zato je dobro
traziti milost da ga viSe cijenimo,
budemo zahvalniji za njega i bolje se
brinemo za njega: ne kao apstraktnu
ideju, vec u stvarnim gestama,
odlukama i stavovima, gdje jedinstvo
postaje istinska strast.

[1] Iv 17,21.



[2] 1 Pt 2,9.

[3] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 131.

[4] O toj trostrukoj dimenziji Crkve,
usp. Lumen Gentium.

[5] Sveti Josemaria, Pisma (II), Pismo
6, br. 31.

[6] Sveti Josemaria, Kovacnica, br.
268 1 835; Susret s Kristom, o
euharistiji.

[7] Sveti Josemaria, Pisma (I), Pismo
2, br. 56.

[8] Ef 4,1-4.
[9] Ef 2,14.
[10] Ef 4,3-4.

[11] Sveti Josemaria, Pismo 24-
XII-1951, br. 5.



[12] Sveti Josemarija, Pisma (I), pismo
br. 2.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-
fernandom-ocarizom-s-kristom-
jedinstvo-se-rada-iznutra/ (29.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/

	U razgovoru s mons. Fernandom Ocarizom: "S Kristom, jedinstvo se rađa iznutra"
	Slijedi uvod u predavanje, nakon čega slijedi razmjena pitanja i odgovora.
	Uvod prelata, mons. Fernanda Ocáriza
	Pitanja
	Ako je jedinstvo dar koji pripada cijeloj Crkvi, što je to u duhu Opusa Dei što nas potiče da ga prakticiramo i njegujemo kao jednu od naših dominantnih strasti?
	Oče, ako je jedinstvo dar od Boga koji molimo za cijelu Crkvu i za Djelo, možemo li ga tražiti i kao osobni dar, za svakog pojedinca?
	Djelo se bliži svojoj prvoj stotoj obljetnici, a njegova poruka doprla je do ljudi različitih generacija, kultura i mjesta u svijetu. Kako možemo biti instrumenti jedinstva danas, preuzimajući tu odgovornost usred kulturnih promjena i okolnosti našeg vremena?
	Oče, ponekad nesporazumi ili rane iz prošlosti mogu postati prepreka životnom jedinstvu. Kako možemo ponovno izgraditi povjerenje kada je postojala bol ili ogorčenost?
	Živimo u kulturi nejedinstva i individualizma u društvu, politici, institucijama, pa čak i obiteljima. Kako možemo živjeti jedinstvo na autentičan način; jedinstvo koje nije samo vanjsko, već izvire iznutra svake osobe, kada je oko nas tako malo primjera?
	Oče, ponekad se zajednički rad i donošenje odluka može činiti sporijim od samostalnog rada. U Djelu je kolegijalnost uobičajen način rada. Kako je možemo shvatiti i živjeti kao bogatstvo, a ne kao prepreku?
	Ponekad me brine da nemamo samopouzdanja reći ono što stvarno mislimo, iz straha da ne stvorimo neslaganje ili podjele. Kako možemo pronaći ravnotežu između slobode izražavanja vlastitog mišljenja i brige za jedinstvo, znajući da se nećemo uvijek slagati oko svega?


