
opusdei.org

U razgovoru s mons.
Fernandom
Ocarizom: "S
Kristom, jedinstvo se
rađa iznutra"

Na obljetnicu izbora Prelata,
donosimo tekst sa druženja sa
studentima na kojem je
razmišljao o jedinstvu kao
božanskom daru i bitnoj
dimenziji kršćanskog života,
kao i o tome kako se ono
prakticira i čuva u Crkvi i Opus
Dei.



23.01.2026.

„Ujedinjena Crkva, znak jedinstva i
zajedništva, koja postaje kvasac za
pomireni svijet.“ Tim riječima na
misi na početku svoje Petrove službe,
papa Lav XIV. izrazio je želju koja u
mnogočemu oblikuje obzor njegova
pontifikata.

Osam mjeseci kasnije, vidjeli smo ga
kako zatvara Sveta vrata i završava
Jubilej nade. Tijekom tog razdoblja,
jedinstvo se otkrivalo onakvim kakvo
uistinu jest: ne apstraktni pojam, već
konstitutivna dimenzija Crkve,
društva i same ljudske osobe - i stoga
ono što drži vrata nade otvorenima.

Ovaj članak sažima predavanje koje
je održao mons. Fernando Ocáriz,
prelat Opusa Dei, u dijalogu sa
studentima teologije i filozofije iz
različitih zemalja koji žive u Rimu.



Oslanjajući se na njihova pitanja,
utemeljena na njihovom stvarnom
životnom iskustvu, nudi konkretno
razmišljanje o jedinstvu kao
primljenom daru, zajedničkom
zadatku i, kako se izrazio sveti
Josemaría, dominantnoj strasti.

Slijedi uvod u predavanje,
nakon čega slijedi razmjena
pitanja i odgovora.

Uvod prelata, mons. Fernanda
Ocáriza

Jedinstvo Djela je, u osnovi,
sudjelovanje u jedinstvu Crkve. Sveti
Josemaría često je podsjećao da je
Djelo mali dio (partecica, "mali
komadić") Crkve. Iz toga slijedi da su



elementi koji čine jedinstvo Djela, u
biti, isti kao i oni koji održavaju
crkveno jedinstvo.

Jedinstvo je jedno od temeljnih
obilježja Crkve, uz katolicitet, svetost
i apostolnost. Štoviše, to je jedno od
obilježja najeksplicitnije izraženo u
Evanđelju, kada sam Krist, govoreći o
svojim učenicima, moli da svi budu
jedno kao što si ti, Oče, u meni i ja u
tebi.[1] Ova molitva nudi nam vrlo
dubok ključ za razumijevanje
kršćanskog jedinstva.

Doista, krajnja bit jedinstva Crkve - i
stoga jedinstva učenika Isusa Krista -
jest sudjelovanje u istom jedinstvu
Boga, koje, ukoliko ograničeno
možemo spoznati otajstvo Trojstva,
vidimo posebno u Duhu Svetom, jer
ono što ujedinjuje je ljubav, a Duh
Sveti je ljubav.

Stoga čak i ljudskiji elementi
jedinstva Crkve i Djela postižu svoju
pravu vrijednost kada su prožeti



ljubavlju. Nije stvar u tome da ih se
vidi samo kao organizacijske
elemente, iako su i to, već u
prepoznavanju da njihova dublja
vrijednost leži u tome što su izraz
ljubavi koja ujedinjuje.

Iz ove perspektive, jedinstvo Djela,
kao dijela Crkve, može se promatrati
u tri dimenzije, slijedeći razliku koju
je povremeno koristio tadašnji
profesor Joseph Ratzinger govoreći o
Crkvi: što Crkva jest vidljivo, što jest
konstitutivno i što jest operativno.

Prvo, Crkva je vidljiva. Što to znači?
Da je to narod, skupina osoba, s
jedinstvenom karakteristikom: to je
narod koji čine mnogi narodi. Prva
Petrova poslanica to izražava vrlo
značajnom formulom kada govori o
Crkvi kao populus adquisitionis,[2]
narodu koji je Bog stekao za sebe.

Od Pedesetnice, univerzalna Crkva je
cjelina: ona je vidljiva stvarnost
vidljivog naroda, koji je malen u



svojim počecima, ali od početka
pozvan na univerzalnost. A ono što
daje vidljivo jedinstvo ovom narodu,
ljudski oblikovanom od tako
različitih naroda, uglavnom su tri
elementa: zajedničko ispovijedanje
vjere, sakramentalni život i
postojanje zajedničkog poglavara,
Rimskog prvosvećenika. Jedna vjera
ispovijedana izvana, jedan
sakramentalni život (s različitim
obredima i liturgijama) i jedno
načelo univerzalne vladavine,
vidljivi su elementi koji omogućuju
jedinstvo tako različitih naroda i
kultura.

Drugi aspekt koji Ratzinger
komentira jest što Crkva
konstitutivno jest. Ovdje ulazimo u
srž misterija. Crkva je Tijelo Kristovo.
Sveti Josemaría snažno je to
podsjetio rekavši da je Crkva "Krist
prisutan među nama".[3]



To je najdublja stvarnost Crkve, ona
koja daje smisao i djelotvornost
svemu vidljivom. Nije stvar samo u
tome da je Krist prisutan i daje snagu
iznutra, već da je Crkva, kao cjelina,
uistinu Tijelo. Mistično Tijelo nije
metafora: to je duhovna stvarnost,
istinsko sjedinjenje svih članova s 
Isusom Kristom. To je ono što Crkva
konstitutivno jest.

U tom kontekstu, Joseph Ratzinger
ponudio je vrlo poznatu i vrlo sažetu
definiciju: Crkva je narod koji živi od
Tijela Kristova (misli na euharistiju);
živi od Tijela Kristova i postaje isto
Tijelo Kristovo u slavlju euharistije.
Živi od Tijela Kristova u euharistiji i
postaje Tijelo Kristovo u euharistiji.

Pogledajmo sada treću dimenziju iz
koje možemo razmatrati jedinstvo
Crkve. Ako se prva odnosila na
činjenicu da je Crkva, vidljivo, narod
sastavljen od osoba; a druga na
činjenicu da je, u svojoj najdubljoj



stvarnosti, ona Tijelo Kristovo; treća
izražava da je Crkva, u svom
djelovanju u svijetu, univerzalni
sakrament spasenja.[4] Posvetiteljska
snaga Crkve otkriva se u
propovijedanju Evanđelja i u
sakramentima, posebno u dovođenju
ljudi na ispovijed i euharistiju te,
posljedično, u buđenju u njima
apostolskog žara.

Jedinstvo Crkve - i, unutar nje,
jedinstvo Djela - u konačnici je dar od
Boga. Duboko je nadnaravno, iako
ima i ljudske i organizacijske izraze. I
to je dar koji je dan svima nama;
upravo zbog toga je i odgovornost
svakoga brinuti se za njega.



Pitanja

Jedinstvo kao dio karizme
Opusa Dei

Jedinstvo kao osobni dar
Biti instrumenti jedinstva u
kulturno raznolikom svijetu
Liječenje rana i obnova
povjerenja
Živjeti unutarnje jedinstvo u
kontekstima bez čvrstih
referentnih točaka
Kolegijalnost kao bogatstvo
Sloboda izražavanja i briga za
jedinstvo

• 

• 
• 

• 

• 

• 
• 



Ako je jedinstvo dar koji
pripada cijeloj Crkvi, što je to
u duhu Opusa Dei što nas
potiče da ga prakticiramo i
njegujemo kao jednu od naših
dominantnih strasti?

Jedinstvo koje se živi u Djelu je, u
biti, isto jedinstvo Crkve, kao što je
slučaj u bilo kojoj drugoj crkvenoj
stvarnosti. Ali, logično, u Djelu
postoje aspekti vlastiti duhu koji
oblikuju njegov način postojanja.

Temeljna točka je jedinstvo duha.
Djelo ima posebnu duhovnost i,
ukoliko svi sudjelujemo u tom duhu,
to nam daje duboko jedinstvo. To nije
uniformnost, već zajednički način
razmišljanja i življenja prema tom
duhu, s velikom slobodom u svim
pitanjima mišljenja. Sveti Josemaría
govorio je o malom zajedničkom
nazivniku - duhu Opusa Dei - s



raznolikim brojnikom. Jedinstvo je
dano tim zajedničkim nazivnikom.

Taj duh je "star kao Evanđelje i,
poput Evanđelja, nov."[5] Stoga ne
možemo misliti da u Djelu postoji
nešto potpuno drugačije od onoga što
je zajedničko Crkvi. Radi se, radije, o
posebnom načinu življenja stvarnosti
koje pripadaju samoj biti kršćanstva.

Koje stvarnosti? Ako želimo
razmotriti neke središnje točke duha
Djela, možemo početi sa središtem i
korijenom duhovnog života:
Euharistijom. Ona je središte cijele
Crkve, ali u Djelu se živi s vrlo
jasnom sviješću o njezinoj važnosti i
s vitalnim zahtjevom za
svakodnevnom vjernošću:
sudjelovanjem u svetoj misi, biti duše
Euharistije, čak i nastojanjem, kako
kaže sveti Josemaría, usmjeriti svoje
misli na Euharistiju.[6]

Ako je Euharistija središte i korijen,
temelj duha Opusa Dei je osjećaj



božanskog sinovstva. To je nešto
zajedničko svim kršćanima,
nesumnjivo, ali u Djelu zauzima
posebno središnje mjesto kao temelj
duhovnog života: živimo svoje
prakse pobožnosti, rada i
svakodnevnog života iz te svijesti da
smo djeca Božja.

Uz to je i okosnica duha Opusa Dei:
posvećenje rada. Svi smo pozvani
posvetiti sebe i podijeliti mogućnost
posvećenja svog rada s mnogima
drugima. Ali u Djelu ovaj aspekt ide
ravno u srž: to je točka oko koje se
vrti naš napor posvećenja i
apostolata.

Dakle, uz sve zajedničke elemente
jedinstva Crkve, u Djelu nas ove
karakteristike čine jednim ukoliko
živimo isti duh: Euharistija kao
središte i korijen, božansko sinovstvo
kao temelj i posvećenje rada kao
okosnica.



Oče, ako je jedinstvo dar od
Boga koji molimo za cijelu
Crkvu i za Djelo, možemo li ga
tražiti i kao osobni dar, za
svakog pojedinca?

Da, naravno. Jedinstvo je Božji dar za
svaku osobu, povećavajući u nama
želju za jedinstvom, a zatim,
njegovom milošću, primajući snagu
da budemo elementi jedinstva kroz
ljubav i naklonost.

Jedinstvo je stoga uvjet učinkovitosti
na svim razinama. Sveti Josemaría to
je s posebnom jasnoćom izrazio u
jednom od svojih pisama iz 1931.:
„Bog računa na naše slabosti, na
našu slabost i na slabost drugih. Ali
računa i na svu našu snagu, ako nas
ljubav ujedinjuje.“[7] Jedinstvo daje
snagu, ako nas ljubav ujedinjuje. A



ono što nas istinski ujedinjuje jest
naklonost.

Ovdje vrijedi razlikovati naklonost
od čistog osjećaja. Prava naklonost,
prava ljubav, očituje se prije svega u
djelima: u predanosti i interesu za
druge. Često je ta ljubav popraćena
osjećajem naklonosti; drugi put nije.
Ali kada postoji prava ljubav, postoji i
jedinstvo.

U osnovi, osobna razina ima mnogo
veze s jedinstvom. Ona je također
izvor apostolskog žara, jer nas vodi
da osjećamo apostolske misije drugih
ljudi kao svoje vlastite. To nas
ohrabruje i motivira, čak i kada je
naša vlastita aktivnost ograničenija
ili ima manje prostora za djelovanje.
Ono što drugi čine također je "naše", i
ta svijest stvara snagu i plodnost.



Djelo se bliži svojoj prvoj
stotoj obljetnici, a njegova
poruka doprla je do ljudi
različitih generacija, kultura i
mjesta u svijetu. Kako
možemo biti instrumenti
jedinstva danas, preuzimajući
tu odgovornost usred
kulturnih promjena i
okolnosti našeg vremena?

S jedne strane, možemo često
meditirati o jedinstvu i istinski moliti
Gospodina za njega, kako bi nam dao
konkretna svjetla kako bismo znali
kako ga primijeniti u praksi gdje god
se nalazili.

Zatim, postoji mnogo elemenata koji
pomažu, ali jedan vrlo važan je
razumijevanje da je jedinstvo Djela
jedinstvo obitelji. Ne može se govoriti
ili razumjeti jedinstvo Djela bez
razmišljanja o jedinstvu obitelji. To je



nešto vrlo posebno i vrlo bitno za
njegov duh.

To jedinstvo se uvijek očituje kao
izravno sjedinjenje s našim svetim
osnivačem. Sveti Josemaría nastavlja
biti naš Otac s neba, kroz svoje spise,
svojim duhom, onim što nam je
ostavio u nasljedstvo i onim što
znamo o njegovu životu. Dio naše
osobne odgovornosti u brizi za
jedinstvo sastoji se i u tome da, gdje
god se nalazili, pomognemo održati
lik našeg Oca živim: obraćajući se
njegovom zagovoru u različitim
potrebama, održavajući njegovo
sjećanje prisutnim i pokušavajući
djelovati prema njegovom naumu. To
je ono što je papa sveti Pavao VI.
rekao blaženom Álvaru del Portillu:
"Kad moraš nešto učiniti, misli na to
kako bi to učinio osnivač." Don
Álvaro bio je vrlo zahvalan na ovom
savjetu, donio mu je veliku radost,
jer je tako postupao od samog
početka. Jedinstvo sa svetim



Josemaríom vrlo je važan dio
jedinstva Djela.

Uz sve to, postoji i sinovstvo s Ocem,
tko god on bio u svakom trenutku;
sinovstvo koje daje stvarno jedinstvo
cijelom Djelu, objema dijelovima,
uvijek na temelju onoga što je
najosnovnije, a to je jedinstvo duha.

Oče, ponekad nesporazumi ili
rane iz prošlosti mogu postati
prepreka životnom jedinstvu.
Kako možemo ponovno
izgraditi povjerenje kada je
postojala bol ili ogorčenost?

U tim slučajevima, prvo je pomoći
ljudima da razmišljaju o
Gospodinovom stavu: Bog
beskonačno voli svaku osobu, puno
više nego što mi možemo voljeti.



Povratak ovoj dubokoj istini mijenja
naš način pozicioniranja pred
drugima i pomaže nam, posebno
kada postoje ostaci ogorčenosti ili
razlog za nezadovoljstvo, iz prošlosti
ili sadašnjosti, da se sjetimo da Bog
beskonačno voli drugu osobu.

Sveti Pavao to snažno izražava u
Poslanici Efežanima, u tekstu koji
dobro poznajemo: "Ja, dakle, sužanj u
Gospodinu, zaklinjem vas da živite
dostojno poziva kojim ste pozvani, sa
svom poniznošću i blagošću, sa
strpljivošću, podnoseći jedni druge u
ljubavi, željno čuvajući jedinstvo
Duha u svezi mira."[8] Ovdje je
izrazio nešto vrlo specifično:
jedinstvo u "svezi mira".

Prenošenje mira. Sveti Josemaría
često nas je poticao da budemo sijači
mira i radosti. Od malih nogu, u
svojim intimnim bilješkama, s
divljenjem je pisao: "Vjerujem da je
Gospodin u moju dušu stavio još



jednu osobinu: mir, imati mir i
prenositi mir."

Kakav je to mir? To je sam Isus Krist. 
Ipse est pax nostra, "On je naš
mir."[9] Stoga je sav trud oko
jedinstva nužno djelo sjedinjenja s
Isusom Kristom. Kao što sveti Pavao
kaže: "U svezi mira, jedno tijelo i
jedan Duh..."[10] Duh Sveti je taj koji
ujedinjuje, darom ljubavi. Vjera
ujedinjuje, svakako, ali što je još
temeljnije, ono što nas ujedinjuje je
ljubav, a Duh Sveti je beskonačna
Božja ljubav.



Živimo u kulturi nejedinstva i
individualizma u društvu,
politici, institucijama, pa čak
i obiteljima. Kako možemo
živjeti jedinstvo na
autentičan način; jedinstvo
koje nije samo vanjsko, već
izvire iznutra svake osobe,
kada je oko nas tako malo
primjera?

Sveti Josemaría govorio je o tome da
smo instrumenti jedinstva: ljudi koji
stvaraju, brane i brinu se za
jedinstvo. Da bismo to živjeli, glavna
referentna točka je uvijek Isus Krist.

U kojem smislu strast, želja ili
sklonost brizi za jedinstvo može biti
dominantna u našim životima?
Dominantna je kada prožima naše
misli i osjećaje te stoga spontano
pokreće način na koji živimo. Tada
brige drugih postaju i naše: njihov



unutarnji život, posao, zdravlje,
bolest... Uvijek na odgovarajući način
u svakom slučaju. Želimo moliti za
njih i zainteresirani smo da im
olakšamo put. Radujemo se njihovim
uspjesima. Sve što "pripada" drugima
je naše. To je jedinstvo.

Jedinstvo nas također vodi da patimo
s onima koji pate, a očituje se na vrlo
konkretan način u našem stavu
prema manama ili ograničenjima
drugih.

Štoviše, kada je u nama dominantna
želja za jedinstvom, prirodno se
javlja posebna pažnja prema
promicanju onoga što ujedinjuje i
izbjegavanju - čak i odbacivanju,
ovisno o slučaju - svega što bi moglo
postati, makar i neznatno, načelo
nejedinstva.



Oče, ponekad se zajednički
rad i donošenje odluka može
činiti sporijim od
samostalnog rada. U Djelu je
kolegijalnost uobičajen način
rada. Kako je možemo
shvatiti i živjeti kao
bogatstvo, a ne kao prepreku?

Unutar organizacije Djela,
kolegijalnost je vrlo važan aspekt
jedinstva: mora se živjeti na svim
razinama, kako u upravljanju tako i
u apostolskim nastojanjima. To je
velika mjera razboritosti, jer
sprječava ikoga da sam vlada, a da ne
uzima u obzir mišljenja drugih. Sveti
Josemaría - s Božjim svjetlom -
uspostavio je ovaj način djelovanja
od početka i želio ga je takvim kroz
cijelo Djelo.

To je vrlo snažno podsjetio u jednoj
prilici u jednom od svojih pisama.
"Ponovio sam vam - ovo je tekst koji



već znate - bezbroj puta, i ponavljat
ću ga još mnogo puta tijekom svog
života, da u Djelu zahtijevam
kolegijalnu upravu na svim
razinama, kako ne bismo upali u
tiraniju."[11]

Riskiramo upadanje u jednostrane
stilove rada jednostavno zbog žurbe:
misleći da je nešto hitno i da nema
potrebe čekati druge i uzimati u
obzir njihovo mišljenje. Sveti
Josemaría je govorio da "hitne stvari
mogu pričekati, a vrlo hitne stvari
moraju pričekati". Ne gubiti vrijeme,
već ih proučavati kako je planirano.
Ovaj način postupanja jamstvo je
učinkovitosti i spokoja.

Samostalno odlučivanje može čak
izazvati tjeskobu, posebno kada su
stvari složene. Nasuprot tome,
oslanjanje na doprinos drugih ljudi
pomaže nam da bolje vidimo. To je
također istina kada netko ima više
iskustva ili zna više o određenoj



temi. Iskustvo pokazuje da osoba
koja manje zna može pružiti svjetlo,
rješenje ili nijansu koju je druga
osoba propustila.

Stoga, iako kolegijalnost zahtijeva
više vremena, ona se isplati. To je
cijena koju vrijedi platiti, jer ono što
se postigne vrlo je vrijedno. To nije
samo sustav za obavljanje stvari, već
prije svega duh; uvjerenje da nam
svima trebaju uvidi drugih. I to se
mora živjeti na svim razinama.



Ponekad me brine da
nemamo samopouzdanja reći
ono što stvarno mislimo, iz
straha da ne stvorimo
neslaganje ili podjele. Kako
možemo pronaći ravnotežu
između slobode izražavanja
vlastitog mišljenja i brige za
jedinstvo, znajući da se
nećemo uvijek slagati oko
svega?

Vrednovanje raznolikosti nužan je
aspekt naše dominantne strasti za
jedinstvom. To se može činiti
kontradiktornim, ali nije. Jedinstvo
se ne sastoji u tome da svi misle isto,
već u tome da volimo druge
onakvima kakvi jesu i da u njima
pronalazimo točke ujedinjenja.
Dakle, razumijevanje prema drugima
dio je ideje o kojoj smo već
raspravljali, da je sve što se tiče



drugih također "naše". A to nam
pomaže da izbjegnemo kritički duh.

Ako želimo ovako živjeti, prvo što
moramo učiniti jest svjesno to učiniti,
shvativši da je dio jedinstva
prihvaćanje tuđih mišljenja. To
uključuje i to da se ne bojimo reći što
mislimo. Uvijek s razboritošću,
naravno; nije riječ o tome da kažemo
bilo što, u bilo koje vrijeme i na bilo
koji način. Ali u prikladnim
prostorima - na primjer, na sastanku
ili u razgovoru - dobro je izraziti
vlastito mišljenje, čak i kada mislimo
da će to biti mišljenje manjine. Ne
pokušavamo nametnuti svoje ideje
drugima, već jednostavno reći ono
što mislimo u savjesti. Daleko od toga
da razbijamo naše jedinstvo, ovo
gradi mostove prema njemu.

Sjećam se da sam prije mnogo
godina, kada sam imenovan
savjetnikom u Kongregaciji za nauk
vjere, posjetio filozofa Cornelia Fabra



- viđao sam ga prilično često - koji je
također bio savjetnik dugi niz
godina. Rekao mi je odlučno: "Dat ću
ti samo jedan savjet iz vlastitog
iskustva: na sastancima uvijek reci
što misliš, čak i ako vidiš da svi ostali
misle suprotno. Uvijek to čini." Pa,
ostavit ću te s istim savjetom.

Nadalje, na vrlo izravan i vidljiv
način, briga za jedinstvo znači briga
za kršćansko bratstvo. To uključuje
stalan napor za ujedinjenjem,
izbjegavanje formiranja grupa
unutar Djela, jednako postupanje sa
svima i poticanje iskrenog interesa
za živote drugih. Sveti Josemaría bio
je duboko oduševljen ovim stavom
kod ljudi koji okupljaju druge.

Ne bismo se trebali čuditi
raznolikosti karaktera i interesa, niti
teškoćama ljudskog povezivanja koje
proizlaze iz takvih razlika u
karakteru. U jednom od svojih
pisama, sveti Josemaría je rekao:



„Morate također neprestano
prakticirati bratstvo koje se uzdiže
iznad svake prirodne simpatije ili
antipatije, ljubeći jedni druge kao
prava braća, s postupanjem i
razumijevanjem prikladnim onima
koji čine dobro ujedinjenu
obitelj.“[12] Ove su riječi i lijepe i
zahtjevne, i u našim je rukama da ih
prakticiramo i prenosimo.

Za kraj, želio bih podsjetiti na tekst
koji dobro poznajemo, ali koji uvijek
daje mnogo hrane za meditaciju. To
je iz pisma svetog Josemarije,
napisanog 1957.: "U tabernakulu
oratorija Generalnog vijeća dao sam
staviti ove riječi: Consummati in
unum. Svi mi s Isusom Kristom smo
jedno. Neka mi, smješteni u Božjoj
kovačnici, uvijek čuvamo ovo divno
jedinstvo uma, volje, srca. I neka
nam naša Majka, po kojoj sve milosti
dolaze ljudima, sjajan i plodan kanal,
da s jedinstvom jasnoću, ljubav i
snagu."



Ovo nije samo pobožan završetak
govora. To je pobožan zaključak, da,
ali duboko logičan. Prirodno nas vodi
da molimo za jedinstvo. Zapravo,
molimo za to svaki dan. I prikladno
je to činiti sa zahvalnom i
optimističnom dušom, jer molimo za
nešto što već postoji: molimo da se to
održi, da znamo kako se brinuti za to
i zahvaljujemo Bogu za jedinstvo
Djela, što je vrlo velik dar.

Možda smo toliko navikli na
jedinstvo da riskiramo da ga ne
cijenimo dovoljno. Zato je dobro
tražiti milost da ga više cijenimo,
budemo zahvalniji za njega i bolje se
brinemo za njega: ne kao apstraktnu
ideju, već u stvarnim gestama,
odlukama i stavovima, gdje jedinstvo
postaje istinska strast.

[1] Iv 17,21.



[2] 1 Pt 2,9.

[3] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 131.

[4] O toj trostrukoj dimenziji Crkve,
usp. Lumen Gentium.

[5] Sveti Josemaría, Pisma (II), Pismo
6, br. 31.

[6] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
268 i 835; Susret s Kristom, o
euharistiji.

[7] Sveti Josemaría, Pisma (I), Pismo
2, br. 56.

[8] Ef 4,1-4.

[9] Ef 2,14.

[10] Ef 4,3-4.

[11] Sveti Josemaría, Pismo 24-
XII-1951, br. 5.



[12] Sveti Josemarija, Pisma (I), pismo
br. 2.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-
fernandom-ocarizom-s-kristom-

jedinstvo-se-rada-iznutra/ (29.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-razgovoru-s-mons-fernandom-ocarizom-s-kristom-jedinstvo-se-rada-iznutra/

	U razgovoru s mons. Fernandom Ocarizom: "S Kristom, jedinstvo se rađa iznutra"
	Slijedi uvod u predavanje, nakon čega slijedi razmjena pitanja i odgovora.
	Uvod prelata, mons. Fernanda Ocáriza
	Pitanja
	Ako je jedinstvo dar koji pripada cijeloj Crkvi, što je to u duhu Opusa Dei što nas potiče da ga prakticiramo i njegujemo kao jednu od naših dominantnih strasti?
	Oče, ako je jedinstvo dar od Boga koji molimo za cijelu Crkvu i za Djelo, možemo li ga tražiti i kao osobni dar, za svakog pojedinca?
	Djelo se bliži svojoj prvoj stotoj obljetnici, a njegova poruka doprla je do ljudi različitih generacija, kultura i mjesta u svijetu. Kako možemo biti instrumenti jedinstva danas, preuzimajući tu odgovornost usred kulturnih promjena i okolnosti našeg vremena?
	Oče, ponekad nesporazumi ili rane iz prošlosti mogu postati prepreka životnom jedinstvu. Kako možemo ponovno izgraditi povjerenje kada je postojala bol ili ogorčenost?
	Živimo u kulturi nejedinstva i individualizma u društvu, politici, institucijama, pa čak i obiteljima. Kako možemo živjeti jedinstvo na autentičan način; jedinstvo koje nije samo vanjsko, već izvire iznutra svake osobe, kada je oko nas tako malo primjera?
	Oče, ponekad se zajednički rad i donošenje odluka može činiti sporijim od samostalnog rada. U Djelu je kolegijalnost uobičajen način rada. Kako je možemo shvatiti i živjeti kao bogatstvo, a ne kao prepreku?
	Ponekad me brine da nemamo samopouzdanja reći ono što stvarno mislimo, iz straha da ne stvorimo neslaganje ili podjele. Kako možemo pronaći ravnotežu između slobode izražavanja vlastitog mišljenja i brige za jedinstvo, znajući da se nećemo uvijek slagati oko svega?


