
opusdei.org

„U duhu i istini":
Stvaranje jedinstva
života (I)

Jedinstvo života bitna je
značajka duha Opusa Dei. Ovaj
članak Guillaumea Dervillea, u
2 dijela, objašnjava što to znači
u praktičnom smislu.

25.11.2024.

Bog želi klanjatelje u duhu i istini (Iv
4,24), govori Isus Samarijanki u
njihovom dijalogu na zdencu u
Siharu. Cjelokupno kršćansko
postojanje poziv je na štovanje Boga



Oca (usp. Iv 4, 23), kako bi Božje
svjetlo doprlo do svakog kutka
našega života. To je duhovno
bogoslužje (usp. Rim 12,1) po kojemu
postajemo živi hramovi Božji, živo
kamenje u njegovu hramu (usp. 1 Pt
2,5).

„Napravi oltar od svoga srca,“[1]
kaže sveti Petar Krizolog. Kako bi
naše srce postalo oltar, trebamo
učiniti više od samog davanja stvari;
trebamo dati sebe. Sve u našem
životu mora biti pročišćeno, u
dubokom jedinstvu s darom koji je
istinski Bogu mio: Kristovom žrtvom.
Tako se malo po malo izgrađuje
jedinstvo života i prevladava rascjep
koji je grijeh otvorio između vjere i
života. Bez da se obeshrabrimo zbog
poteškoća koje se pojavljuju,
otkrivamo čudesnu stvarnost da ako
se utečemo vječnoj ljubavi našeg
trojedinog Boga, čija prisutnost
obasjava cijeli naš život, sve
pridonosi našem dobru.



Oko je svjetiljka tijelu. Dakle, ako ti je
oko čisto, sve će tvoje tijelo biti
svijetlo (Mt 6,22). Ako imamo
ispravnu nakanu, usmjerenu prema
Bogu i drugim ljudima u njemu, tada
će sva naša djela biti usmjerena
prema dobru, u „jedinstvu života
koje je jednostavno i snažno.” [2] Jer
„sve može i treba voditi Bogu.”[3] Ali
često možemo zaboraviti ovu istinu.
Stoga u području duhovnog razvoja,
formacija dana vjernicima Djela
pokušava razviti jedinstvo života, što
je bitna karakteristika duha Opusa
Dei. Ovo rastuće jedinstvo
progresivno jača naš identitet djece
Božje u Kristu, snagom Duha
Svetoga, koji sve oživljava kroz dar
milosrđa i potiče nas da tražimo
svetost i apostolat u našim
svakodnevnim nastojanjima.

Isusovo jedinstvo života

Naše je životno jedinstvo „izgrađeno
na prisutnosti Boga, našega Oca.”[4]



Kroz djelovanje Duha Svetoga, to je
„sudioništvo u vrhunskom jedinstvu
božanskog i ljudskog koje je postalo
stvarnost u utjelovljenju Sina
Božjega.”[5] Krist je „izvor jedinstva i
mira.”[6] On je uvijek sjedinjen sa
svojim Ocem, i moli da nas posveti u
istini (usp. Iv. 17:19). Njegova je
hrana vršiti volju Očevu (usp. Iv
4,34). Sve u njegovu životu
usmjereno je na to poslanje, od
njegova utjelovljenja (usp. Heb
10,5-7) do kada odlazi u Jeruzalem
trpjeti, hodajući ispred svojih
učenika s žurbom iz ljubavi (usp. Lk
19: 28). Njegova čudesa potvrđuju
njegove riječi, a mnoštvo glasno
kliče: sve je dobro učinio (Mk 7,37).

Sveti Josemaria često je u ovom
uzviku općeg hvaljenja, bene omnia
fecit, vidio ne samo Kristova čuda
koja su zadivila tolike ljude, nego i
činjenicu da je „sve dobro dovršio,
nije učinio ništa što nije bilo
dobro.” [7] U životu, posvećenje i



poslanje našega Gospodina čine
jedno savršeno jedinstvo.

„Ne možete odvojiti činjenicu da je
Krist Bog od njegove uloge
Otkupitelja. Riječ je tijelom postala i
došla na svijet da spasi sve ljude” (1
Tim 2,4).[8] Tako se riječi Izaije koje
je Isus navijestio u sinagogi u
Nazaretu mogu savršeno primijeniti
na njega samoga: Duh je Gospodnji
na meni jer me pomaza da
propovijedam radosnu vijest
siromasima. On me posla... (Lk 4,18,
usp. Iz 61,1). Isus je savršeni Bog i
savršeni Čovjek, koji je tijekom svog
zemaljskog života posjedovao
savršeno jedinstvo života i koji
„objavom otajstva Oca i njegove
ljubavi u potpunosti otkriva čovjeka
samome sebi i očituje njegov najviši
poziv.”[9] On svakoj osobi
razjašnjava njezin poziv da se pomiri
s Bogom i da radosno širi ovu poruku
pomirenja u dijelu svijeta koji im je
Bog povjerio (usp. 2. Kor 5,18-19).



Raskol između vjere i
svakodnevnog života

Iako već jednom zauvijek postignuto
u Osobi našega Gospodina, ovo
osobno i društveno pomirenje još ide
prema svojoj punini, prema Kristu.
Kao i u vrijeme Drugoga vatikanskog
koncila, „rascjep između vjere koju
mnogi ispovijedaju i njihova
svakodnevnog života zaslužuje se
ubrojiti među teže pogreške našeg
doba. Odavno su se proroci Staroga
zavjeta žestoko borili protiv ove
sablazni, a još više je sam Isus Krist u
Novom zavjetu zaprijetio teškim
kaznama.” [10] Nitko ne može služiti
dvojici gospodara; jer ili će jednoga
mrziti, a drugoga ljubiti, ili će
jednome biti privržen, a drugoga
prezirati (Mt 6,24).

Fragmentirani život u koji zapadaju
mnogi ljudi, i vjernici i nevjernici,
dovodi do nedostatka sklada i mira
koji potkopava ravnotežu osobe. To i



ne čudi, s obzirom na to da
„nepoznavanje činjenice da čovjek
ima ranjenu narav sklonu zlu dovodi
do ozbiljnih pogrešaka u području
obrazovanja, politike, društvenog
djelovanja i morala.”[11]

Jedinstvo života ključno je za sve, a
na poseban način za laike, jer kako
uči sveti Ivan Pavao II. u 
Christifideles laici, sve u njihovu
životu treba biti prilika za jedinstvo s
Bogom i služenje drugima.[12]
Profesionalni rad kršćana treba biti u
skladu s njihovom vjerom.
„Nesektaštvo. Neutralnost. Stari
mitovi koji uvijek pokušavaju
izgledati novi. Jeste li ikada zastali i
pomislili kako je apsurdno ostaviti
svoje katoličanstvo po strani pri
ulasku na sveučilište, strukovnu
udrugu, kulturno društvo ili
parlament, poput čovjeka koji
ostavlja šešir na vratima?”[13]



Ove riječi danas imaju posebnu
važnost. Boga ne može ostaviti po
strani sekularizam koji sebe
postavlja kao neku vrstu religije bez
Boga. Papa Franjo nas poziva „da
svoje gradove promatramo
kontemplativnim pogledom,
pogledom vjere koji vidi Boga kako
prebiva u njihovim domovima, na
njihovim ulicama i trgovima. Božja
prisutnost prati iskrena nastojanja
pojedinaca i skupina da pronađu
ohrabrenje i smisao u svom životu.
On boravi među njima, njegujući
solidarnost, bratstvo i želju za
dobrom, istinom i pravdom. Ova
prisutnost ne smije biti izmišljena,
već pronađena, razotkrivena. Bog se
ne skriva od onih koji ga traže
iskrenim srcem.”[14]

Radosni usred oluje

Zapečaćeni križem u svom krštenju,
kršćani su uvijek bili upoznati s
progonima. „Cijeli Kristov život živio



je u znaku progonstva. Njegovi su ga
podijelili s njim (usp. Iv 15,20).“[15]
Suočen s mogućnošću progonstva,
sveti Ivan Zlatousti, veliki
propovjednik s Istoka, nije gubio
nadu: „Mnogi su valovi i prijeteće su
oluje, koje me okružuju; ali ja ih se
ne bojim; jer ja stojim na Stijeni. Nek
buči more, ne može me oprati od
Stijene. Neka valovi rastu kako hoće;
ne mogu potopiti barku Gospodina
našega Isusa Krista. I reci mi, čega
želiš da se bojim? Smrt? Za mene je
živjeti Krist, a umrijeti dobitak (Fil
1,21). Progonstvo? Gospodnja je
zemlja i sve što je na njoj (Ps 23,1).
Zapljena moje robe? Ništa nismo
donijeli na ovaj svijet, a sigurno ništa
ne možemo ni iznijeti (1 Tim 6,7). Ne,
zla ovoga svijeta su vrijedna prezira,
a njegova dobra zaslužuju samo da
im se smiju. Ne bojim se siromaštva,
ne želim bogatstvo; Ne bojim se
umrijeti, niti želim živjeti, osim za
Tvoju korist. Samo Tvoje zanimanje
potiče me da govorim o ovim



stvarima i da te zamolim, ljubavlju
koju prema meni osjećaš, da me
ohrabriš.”[16]

Opasnosti raspršenosti koje svijet
predstavlja nikada nas ne bi trebale
obeshrabriti. Sveti Augustin,
suvremenik svetog Ivana Zlatoustog,
poticao je kršćane da se raduju, a ne
da jadikuju: „Kako onda možete
misliti da su prošla vremena bila
bolja od vaših? Od vremena tog
prvog Adama do vremena njegovih
današnjih potomaka, čovjekova je
sudbina bila rad i znoj, trnje i bodlje.
Jesmo li zaboravili potop i teška
vremena gladi i rata čija je povijest
zapisana upravo zato da se ne bismo
žalili Bogu na svoje vrijeme?
Pomislite samo kakva su bila ta
prošla vremena! Postoji li itko od nas
tko se ne uplaši kad ih čuje ili
pročita? Daleko od toga da
opravdavaju pritužbe na vlastito
vrijeme, oni nas uče na koliko toga
moramo biti zahvalni.”[17]



Može doći do ratova, epidemija,
novih oblika siromaštva i progona (i
najgrublje vrste koja dolazi od
fundamentalizma koji tvrdi da ima
religijsko nadahnuće, i suptilnijih
oblika iz sekularizma koji mogu
postati jednako fundamentalistički -
na primjer, u preprekama
izgrađenim u nekim zapadnim
zemljama protiv prigovora savjesti).
Ali naše pouzdanje u Boga može
nadvladati sve poteškoće, s nadom
koja nas ne razočarava jer je rođena
iz Ljubavi (usp. Rim 5,5). Pozvani
smo slaviti Boga u dubini svoga srca,
gdje on sve ujedinjuje nadmoćnom
snagom svoje Ljubavi, dajući nam
razlog za našu nadu (usp. 1 Pt 3,15):
Krist živi u nama.

“Omnia in bonum”

Šesnaest stoljeća nakon svetih Ivana
Zlatoustog i Augustina, sveti
Josemaria je rekao s velikim
optimizmom: „Uvijek biste trebali



čuti u svojim srcima ovaj vapaj koji
je urezan u moje srce: omnia in
bonum! Sve je za dobro! Sveti Pavao
daje nam ovu lekciju spokoja, radosti,
mira i sinovstva prema Bogu: jer Bog
nas ljubi kao premudri i svemoćni
Otac: omnia in bonum! (usp. Rim
8,28).”[18]

A don Alvaro je komentirao: „Kada je
Otac [sveti Josemaria] napisao ovu
Uputu 1941., velika tragedija
Španjolskog građanskog rata upravo
je završila, a Drugi svjetski rat je
započeo. Situacija je bila doista
apokaliptična. I u Crkvi je ponašanje
nekih ljudi stvaralo velike
posjekotine i rane. Španjolska, koja je
iz građanskog rata izašla krvava i
razorena, sada se suočila s opasnošću
da se uvuče u mnogo gori rat. I Otac
se suočio s mogućnošću da ponovno
bude sam – kao što je bio u
španjolskom sukobu – sa svim svojim
sinovima raspoređenim po različitim
ratištima ili u zatvorima.”[19]



Dio našeg jedinstva života je voljeti
mjesto i vrijeme u koje nas je Bog
stavio. Predivan je izazov moći raditi
i poboljšavati ovaj svijet, a da nam je
glava u nebu. Stvaranje i iskupljenje
dinamički se ostvaruju upravo ovdje,
danas i sada, kada nastojimo
razumjeti i voljeti naš svijet s
kreativnim optimizmom. Sveti
Josemaria nas je upozorio na
„isprazne i djetinjaste snove"[20] i
„mistične želje."[21] Kakva god bila
naša okolina, nastojimo se prikazati
onakvima kakvi doista jesmo.
„Predstavljajući se onakvima kakvi
jesmo, kao obični građani – svatko
nosi svoje obiteljske, profesionalne,
društvene i političke odgovornosti –
ništa ne glumimo. Ovakav način
djelovanja nije strategija ili taktika.
Upravo je suprotno: to je prirodnost,
iskrenost; pokazuje istinu našeg
života i našeg poziva. Mi smo obični
ljudi.”[22]

Bog želi da budemo u ovom svijetu



U današnje vrijeme svjedoci smo
teških nereda koji pokazuju
djelovanje đavla u ovome svijetu.
„Svako doba povijesti sadrži kritične
elemente,” rekao je Papa, „ali u
posljednja četiri stoljeća, nikada
nismo vidjeli temeljne izvjesnosti
koje čine ljudski život tako uzdrmane
kao u naše vrijeme. . . To je promjena
koja se tiče samog načina na koji
čovječanstvo održava svoje
postojanje u svijetu.”[23]

Slično je sveti Josemaria, vidjevši da
dolazi ova dekadencija, proročanski
objavio: „Čuje se glasno non serviam
(Jr 2,20), 'Neću služiti', u osobnom
životu ljudi, u obitelji, na radnom
mjestu i u javnom životu. Tri požude
(usp. 1 Iv 2,16) djeluju kao tri
divovske sile koje oslobađaju snažan
vrtlog požude, ispraznog ponosa
stvorenja vlastitom snagom i žudnje
za bogatstvom. Cijela jedna
civilizacija posrće, bespomoćna je i
moralno bankrotira.”[24]



Naša ljubav prema svijetu ne
sprječava nas da vidimo ono što ne
ide dobro, što treba pročišćavanje,
što treba transformaciju. Moramo
prihvatiti stvarnost takvu kakva jest,
sa svojim svjetlima i sjenama. To
znači biti u skladu s onim što se
događa, poznavati probleme koji
ljudi danas imaju, biti u kontaktu s
mnogim ljudima, čitati i slušati.
Nema boljeg mjesta za ljubav prema
Bogu od svijeta u koji nas je pozvao
živjeti. Pouzdajemo se u molitvu koju
je Isus uputio svome Ocu: Ne molim
da ih uzmeš sa svijeta, nego da ih
sačuvaš od Zloga (usp. Iv 17,15).

Budući da volimo ovaj svijet, koji je
pravi, takav kakav jest, za naše
posvećenje i naše prijateljstvo s
drugima, molimo Isusa da ga učini
boljim, da ga preobrazi, našim
obraćenjem iz dana u dan. Gospa je
odgojila Isusa usred njihovog
običnog života u kući u Nazaretu; a
sada Marija, potpuno posvećena



svojoj misiji da bude naša Majka,
pomaže Isusu rasti u našem
svakodnevnom životu. Ona nam
pomaže promišljati svaki događaj u
našem srcu (usp. Lk 2, 51), kako
bismo otkrili prisutnost Boga koji nas
svakodnevno poziva. „Djeco moja,
ponavljam, mi smo obični ljudi. A
kada radimo u vremenitim
stvarnostima, činimo to jer je to naše
mjesto; to je mjesto gdje nalazimo
Krista, točno tamo gdje nas je naš
poziv stavio.”[25] Tamo svijetli
svjetlost u našoj duši, odražavajući
Božju vječnu dobrotu. I, ovim
svjetlom, Bog obasjava cijeli svijet.

[1] Sveti Petar Krizolog, Propovijed
108: PL 52, 499-500.

[2] Susret s Kristom, br. 10. Usp. Sveti
Toma Akvinski, Komentar Evanđelja
po Mateju (Mt 6,22).



[3] Ibid.

[4] Susret s Kristom, br. 11.

[5] I. de Celaya, “Unidad de Vida,” u
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo & Instituto Historico San
Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013., str. 1222.

[6] Drugi vatikanski koncil,
Dogmatska konstitucija Lumen
gentium (21. studenog 1964.), br. 9.

[7] Susret s Kristom, br. 16.

[8] Susret s Kristom, br. 106.

[9] Drugi vatikanski sabor,
Pastoralna konstitucija Gaudium et
spes (7. prosinca 1965.), br. 22.

[10] Isto, br. 43.

[11] Katekizam Katoličke Crkve, br.
407.



[12] Usp. Sveti Ivan Pavao II.,
Apostolska pobudnica Christifideles
laici (30. prosinca 1988.) br. 17 i 59.

[13] Put, br. 353.

[14] Papa Franjo, Apostolska
pobudnica Evangelii gaudium (24.
rujna 2013.), br. 71.

[15] Katekizam Katoličke Crkve, br.
530.

[16] Sveti Ivan Zlatousti, Propovijed
liturgijske godine, sv. III, str. 421-3
(Dom Prosper Gueranger).

[17] Sveti Augustin, Homilija, Sermo
Caillau-Saint Yves 2, 92: PLS 2,
441-552. U Uredu za čitanja za
srijedu 20. tjedna vremena kroz
godinu.

[18] Instruction, 8. prosinca 1941., br.
34.



[19] Blaženi Alvaro del Portillo,
bilješka 48 Instrucciona, 8. prosinca
1941., br. 34.

[20] Prijatelji Božji, br. 8.

[21]Razgovori, br. 88. Također usp. S.
Sanz, “L’ottimismo creazionale di san
Josemaria,” u J. Lopez (ur.) San
Josemaria el il pensiero teologico,
Atti del Convegno Teologico, sv. 1,
Edusc, Rim 2014., str. 230. Također
“Epílogo. Unidad de vida,” u E.
Burkhart & J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría: estudio de teología
espiritual, sv. 3, Rialp, Madrid 2013.,
str. 617-653.

[22] Pismo, 19. ožujka 1954., br. 27.

[23] Papa Franjo, Govor, 22. rujna
2013.

[24] Pismo, 14. veljače 1974., br. 10.

[25] Pismo, 19. ožujka 1954., br. 29.



Guillaume Derville

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/u-duhu-i-istini-stvaranje-

jedinstva-zivota-i/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/u-duhu-i-istini-stvaranje-jedinstva-zivota-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-duhu-i-istini-stvaranje-jedinstva-zivota-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/u-duhu-i-istini-stvaranje-jedinstva-zivota-i/

	„U duhu i istini": Stvaranje jedinstva života (I)

