
opusdei.org

Tišina
kontemplativne
duše: vrijeme
poslijepodneva i
noći

Običaj osvještavanja našeg
radnog vremena na
poslijepodne i našeg noćnog
vremena može nam pomoći da
saberemo svoja osjetila i
uključimo se u dijalog bez riječi
s Gospodinom.

27.12.2024.



Vijest o smrti Ivana Krstitelja upravo
je stigla do Isusa. Povrijeđen i
ožalošćen, tražio je da se sam povuče
na samotno mjesto (Mt 14,13). Ipak,
kada je vidio veliko mnoštvo koje ga
je slijedilo, njegovo je srce bilo
ganuto samilošću. Odlučio je ostaviti
svoje planove po strani. Osim što je
liječio bolesne, učinio je čudo s
kruhom i ribom kako bi osigurao da
nitko ne ode kući gladan. Tek na
kraju dana, nakon što se oprostio od
posljednje osobe, pronašao je
trenutak prisnosti sa svojim Ocem za
kojim je čeznuo. Evanđelist nam
govori da je On bio sam tamo i kad je
pala noć (Mt 14,23).

Ovaj nas Isusov primjer podsjeća „da
trebamo zastati, doživjeti trenutke
intimnosti s Bogom, 'odvojiti' se od
svakodnevne vreve kako bismo
slušali, ići do 'korijena' koji održava i
hrani život.”[1 ] Ovo sjećanje ne
govori samo o našoj potrebi za
odmorom nakon napornog dana, već



o našoj želji da uđemo u isključivi
dijalog s Ocem.

Sveti Josemaría je također osjećao
potrebu za ovom „blaženom
samoćom"[2] kako bi hranio svoj
duhovni život. Iz tog razloga,
uspostavio je običaj unutar Opusa
Dei da se navečer i tijekom
poslijepodnevnog radnog vremena
posveti sabranosti. Ovi trenuci imaju
za cilj „sakupiti svoja osjetila i
sposobnosti – često raspršene raznim
dnevnim aktivnostima – i
usredotočiti ih na intiman dijalog s
Božanskim gostom koji prebiva u
svetištu našeg srca.”[3]

U poslijepodnevnim satima ovaj se
dijalog pretvara u prinošenje djela
dovršenog iz ljubavi prema
Gospodinu i drugima. Noću se
razgovor usredotočuje na pregled
dana s Bogom i ponovno raspirivanje
želje da ga primimo u pričesti
sljedećeg jutra.



Naravno, način na koji se te prakse
provode ovisi o okolnostima svake
osobe: ritmu obiteljskog života,
mjestu stanovanja i prirodi posla.
Ponekad, poput Isusa, možda
trebamo prekinuti ovu sabranost
kako bismo zadovoljili potrebe
drugih: djeteta koje zahtijeva
posebnu pažnju, prijatelja kojemu je
potreban odušak ili utjeha,
poslovnog putovanja s kolegama ili
susjeda koji traži podršku. Vanjska
tišina nije uvijek ostvariva.

Ali, kao i svaka druga zaljubljena
osoba, uvijek možemo njegovati želju
za intimnim dijalogom s
Gospodinom. Trudimo se osjećati da
nas prati u našim svakodnevnim
zadacima i u svakom susretu s
ljudima koje nam postavlja na put.
„Mi djeca Božja moramo biti
kontemplativni”, rekao je sveti
Josemaría, „ljudi koji, usred buke
mnoštva, znaju pronaći tišinu duše u
trajnom razgovoru s našim



Gospodinom, ljudi koji znaju gledati
na njega kao što gledaju Oca, kao što
gledaju Prijatelja, kojega ludo
vole.”[4]

Molitva i rad: jedna te ista
stvarnost

U jednom od svojih pisama,
utemeljitelj Opusa Dei je napisao:
„Bitni dio ovog posla — posvećenje
običnog rada — koji nam je Bog
povjerio je dobro izvršenje samog
posla: njegovo ljudsko savršenstvo,
marljivo ispunjavanje svake
profesionalne i društvene
dužnosti.” [5] Iz tog razloga, kada je
govorio o običaju posvećivanja
vremena poslijepodnevnom radu,
sveti Josemaría je savjetovao
izbjegavanje raspršivanja napora u
mnoštvu malih aktivnosti. Umjesto
toga, poticao je prihvaćanje
mrtvljenja koja „olakšavaju
intenzivno, vjerno, potpuno i
ljubavlju ispunjeno obavljanje našeg



redovnog posla.”[6] Prioritet ove
prakse je, dakle, stvoriti uvjete za
obavljanje dobrog rada, što je prvi
korak prema tome da ga posvetite i
prinesete Gospodinu. „Oni koji su
pobožni, s pobožnošću lišenom
afekta, savršeno obavljaju svoju
profesionalnu dužnost, budući da
znaju da je njihov posao molitva
uznesena Bogu.”[7]

U tom smislu, nastojanje da
prihvatimo tišinu može biti
neprocjenjiv saveznik za življenje
duha poslijepodnevnog rada i
profesionalno izvršavanje naših
obaveza. Tišina povremeno neće
nužno značiti odsutnost vanjske
buke, jer to nije uvijek moguće.
Umjesto toga, odnosi se na
izvršavanje naših zadataka s mirom i
fokusom koji zahtijeva svaka uloga.
„Često završimo jedan zadatak samo
da odmah podignemo telefon i
obavimo nešto drugo. Živimo u
stalnom pokretu, a to ne pomaže -



vodi u površnost. Tišina produbljuje
srce.”[8] Multitasking, žurba i stalna
borba s problemima stvaraju
unutarnju buku koja otežava dobar
rad, a time i posvećenje tog rada. S
druge strane, usmjeravanje pune
pozornosti na zadatak koji je pred
nama, svjesni Gospodinovog pogleda
punog ljubavi na nama u svakom
trenutku, pomaže nam donijeti
Njemu slavu kroz naš rad.

Kontemplativni duh, što znači želja
da cijeli dan pretvorimo u molitvu,
ne udaljava nas od naših obaveza.
Naprotiv, potiče nas da svaki
konkretni zadatak dobro obavimo iz
ljubavi prema Bogu i služenja
drugima. Na taj način, aktivnost koja
bi inače mogla proći nezapaženo
dobiva božansko, vječno značenje jer
postaje dijalog s Gospodinom. Sveti
Josemaría je često govorio da ne
pravi razliku „između molitve i rada:
sve je kontemplacija i apostolat.”[9]
Blaženi Álvaro del Portillo,



razmišljajući o ovoj ideji, primijetio
je da naš utemeljitelj „ne zna kada
moli ili kada radi jer je za njega to
dvoje na istoj razini i stapaju se u
jedno.”[10]

Proživjeti vrijeme poslijepodnevnog
rada na ovaj način postaje, da tako
kažemo, odličan trening za
produljenje kontemplativnog duha
kroz cijeli dan. Na taj način naš rad
„ne skreće misli s Boga, već jača našu
želju da činimo sve za Njega, da
živimo za Njega, s Njim i u
Njemu.”[11] Čak i kada ovo vrijeme
nije posvećeno radu – možda zato što
nam je radni dan završio, na pauzi
smo ili uživamo u danu odmora —
svakoj aktivnosti možemo pristupiti s
unutarnjom tišinom i
kontemplativnim duhom. Ovo
priprema naša srca za naše vrijeme
molitve kasnije tijekom dana,
omogućujući nam da dođemo pred
Boga smirenih umova i srca već
usmjerenih na Njega, jer smo mu se



već okrenuli tijekom posljednjih
nekoliko sati.

Tada mentalna molitva postaje
nastavak dijaloga koji smo vodili s
Gospodinom tijekom dana, osobito
tijekom intenzivnijeg
poslijepodnevnog rada. Zahvaljujući
ovim trenucima meditacije, „moći
ćemo cijeli dan pretvoriti u
neprekidno slavljenje Boga, na
prirodan način i bez ikakvog
vanjskog isticanja. Kao što zaljubljeni
uvijek misle jedni na druge, tako
ćemo i mi biti svjesni Božje
prisutnosti.”[12]

Tišina za uživanje

DYA Residence je bio aktivan dvije
godine kada je sveti Josemaría,
noseći svu težinu formativnih
aktivnosti za mlade ljude, zamolio
neke od svoje djece da mu pomognu
u ovom zadatku. Kako bi ih
pripremio, napisao je upute
sažimajući ključne ideje koje će



nadahnuti njihov apostolski rad s
mladićima sv. Rafaela. Među
osobinama koje je smatrao važnima
njegovati u rezidenciji bila je ljubav
prema tišini: „Naši studenti moraju
zapamtiti da njihova šutnja znači
molitvu, rad i ostalo. Nakon
večernjeg komentara, bit će veća
tišina do mise sljedećeg dana.”[13] Za
svetog Josemariju ta šutnja nije
prvenstveno bila stvar discipline ili
reda, već prostor za disanje za
molitvu i misu sljedećeg dana:
„Uživamo u njemu i ono postaje
neizostavno.”[14]

Često osjećamo potrebu povisiti glas
da nas se čuje, vjerujući da je to
jedini način da privučemo pozornost
ili da svoju poantu učinimo
uvjerljivijom. Bog, međutim, radi na
suprotan način. Dok je nježna tišina
sve obavijala, tvoja je svemoćna riječ
s neba skočila, pripovijeda Knjiga
Mudrosti (18,14-15). U tišini štalice, a
ne u gužvi gostionice, Bog je postao



dijete. Za razliku od stila života kojim
dominira stalna stimulacija, Isus nas
poziva da tražimo tišinu i
distanciramo se od buke.

Ponekad dan možemo završiti
uznemireni ili nemirni, boreći se da
shvatimo situaciju dok idemo u
krevet. U drugim prilikama dođemo
na večer zadovoljni kako je sve
prošlo ili ispunjeni radošću. Ovi
trenuci se mogu donijeti Gospodinu u
noćnoj molitvi, ponovno se osvrćući s
Njim na emocije koje su uzburkale
naša srca. Nevolje i zbunjenost od
ranije tijekom dana mogu se pretočiti
u melodiju kada se uzmu u obzir uz
ostale "note" dana. I radosti dobivaju
potpunije značenje: nisu izolirani
trenuci nego dio pjesme sebedarja. A
ta melodija nije nešto što namećemo
na temelju svojih očekivanja, nego
sklad koji otkrivamo slušajući Božji
glas u tišini.



Filozof je jednom primijetio: „Svi
problemi čovječanstva proizlaze iz
čovjekove nesposobnosti da mirno
sjedi u sobi sam."[15] Noć je prilika
da uđemo u najdublju sobu naše
nutrine - mjesto „gdje velike tajne
prolaze između Boga i duša.”[16]
Čineći to, odmičemo se od površnosti,
otvarajući „unutarnji prostor u
samim našim dubinama kako bismo
omogućili Bogu da ondje prebiva,
tako da njegova riječ ostane u nama i
da se ljubav prema njemu ukorijeni
u našim umovima i srcima i tako
nadahnjuje naš život.”[17]

Ova nam navika može pomoći rasti u
želji da živimo blisko s Isusom,
blagom za koje smo prodali sve što
smo imali (usp. Mt 13,44). Srce treba
samoću da bi se pročistilo i nahranilo
jedinom strašću koja ga istinski
oslobađa. Tu želju izražavamo u
molitvi i misi sljedećeg dana. Baš kao
što postajemo uzbuđeni kad se bliži
nešto dugo iščekivano, noć je prilika



da obnovimo čežnju za ovim
dvostrukim susretom s Bogom. Ta je
čežnja dublja od običnog prolaznog
entuzijazma; to je milost koja
oblikuje naše živote. Za svetog
Josemaríju ovo je razdoblje bilo
neophodno: bilo je to vrijeme
njegovanja ideala koji je dao smisao
njegovu životu, poziva koji je Bog
stavio u njegovo srce. To je vrijeme
da potaknemo Isusov vlastiti stav na
kraju napornog dana, kada je žudio
biti sam sa svojim Ocem.

***

Isus je naučio cijeniti ove trenutke
tišine kod kuće u Nazaretu. Doista, u
Evanđelju nije zapisana niti jedna
riječ svetoga Josipa: on je bio čovjek
kojemu je slušanje bilo na prvom
mjestu. Svojom pozornošću
prepoznao je Božji glas u anđelovoj
poruci (usp. Mt 1,20-24). Marija je u
svom srcu razmišljala o svemu što se
dogodilo; i o čudu oko rođenja



njezina Sina (usp. Lk 2,19) i o
nerazumijevanju koje je osjetila na
njegov odgovor kad su ga našli u
hramu (usp. Lk 2,51). Trebalo joj je
vremena da uživa u tim događajima,
da otkrije melodiju koju je Bog utkao
kroz njezine radosti i neizvjesnosti.

I Isus je započeo svoje javno
djelovanje tek nakon trideset godina
šutnje i skrovitog života – vremena
rada i kontemplacije u kojem je
rastao u mudrosti i dobi te u milosti
Boga i ljudi (Lk 2,52).

[1] Papa Benedikt XVI., audijencija, 7-
III-2012.

[2] Usp. Put, 304.

[3] Don Javier, Obiteljska pisma (IV),
1-IX-1997, br. 222.

[4] Kovačnica, br. 738.



[5] Sveti Josemaría, Pismo 24, br. 18.

[6] Sveti Josemaría, Crónica, 1967.,
str. 788.

[7] Kovačnica, br. 739.

[8] Papa Franjo, audijencija, 15.-
XII.-2021.

[9] Naputak 19-III-1934, bilj.35.

[10] Don Álvaro, komentar na
Instrucción 8-XII-1941, bilješka 38.

[11] U Dijalog s Gospodinom, br. 190.

[12] Susret s Kristom, br. 119.

[13] Naputak 9-I-1935, br. 169.

[14] Ibid, bilješka 115.

[15] Pascal, Pensées, br. 139.

[16] Sveta Terezija Avilska,
Unutrašnjost dvorca, I, br. 14.



[17] Papa Benedikt XVI., audijencija,
7-III-2012.

José María Álvarez de Toledo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tisina-kontemplativne-
duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/

(8.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tisina-kontemplativne-duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tisina-kontemplativne-duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tisina-kontemplativne-duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/

	Tišina kontemplativne duše: vrijeme poslijepodneva i noći

