opusdei.org

TiSina
kontemplativne
duse: vrijeme
poslijepodneva i
nocli

Obicaj osvjeStavanja naseg
radnog vremena na
poslijepodne i naSeg noénog
vremena moze nam pomoci da
saberemo svoja osjetila i
ukljucimo se u dijalog bez rijeci
s Gospodinom.

2'7.12.2024.



Vijest o smrti Ivana Krstitelja upravo
je stigla do Isusa. Povrijeden i
ozaloScen, traZio je da se sam povuce
na samotno mjesto (Mt 14,13). Ipak,
kada je vidio veliko mnostvo koje ga
je slijedilo, njegovo je srce bilo
ganuto samiloScu. Odlucio je ostaviti
svoje planove po strani. Osim $to je
lijecio bolesne, ucinio je ¢udo s
kruhom i ribom kako bi osigurao da
nitko ne ode kuci gladan. Tek na
kraju dana, nakon Sto se oprostio od
posljednje osobe, pronasao je
trenutak prisnosti sa svojim Ocem za
kojim je ¢eznuo. Evandelist nam
govori da je On bio sam tamo i kad je
pala no¢ (Mt 14,23).

Ovaj nas Isusov primjer podsjeca ,,da
trebamo zastati, doZivjeti trenutke
intimnosti s Bogom, 'odvojiti' se od
svakodnevne vreve kako bismo
slusali, i¢i do 'korijena’ koji odrZava i
hrani zivot.”[1 ] Ovo sjeCanje ne
govori samo o nasoj potrebi za
odmorom nakon napornog dana, vec



0 nasoj Zelji da udemo u iskljucivi
dijalog s Ocem.

Sveti Josemaria je takoder osjecao
potrebu za ovom ,blaZenom
samocom"[2] kako bi hranio svoj
duhovni Zivot. Iz tog razloga,
uspostavio je obiCaj unutar Opusa
Dei da se navecer i tijekom
poslijepodnevnog radnog vremena
posveti sabranosti. Ovi trenuci imaju
za cllj ,,sakupiti svoja osjetila i
sposobnosti — Cesto rasprsene raznim
dnevnim aktivnostima -1
usredotociti ih na intiman dijalog s
BoZanskim gostom koji prebiva u
svetiStu naSeg srca.”[3]

U poslijepodnevnim satima ovaj se
dijalog pretvara u prinoSenje djela
dovrsenog iz ljubavi prema
Gospodinu i drugima. Nocu se
razgovor usredotocuje na pregled
dana s Bogom i ponovno raspirivanje
Zelje da ga primimo u pricesti
sljedeceg jutra.



Naravno, nacin na koji se te prakse
provode ovisi o okolnostima svake
osobe: ritmu obiteljskog Zivota,
mjestu stanovanja i prirodi posla.
Ponekad, poput Isusa, mozda
trebamo prekinuti ovu sabranost
kako bismo zadovoljili potrebe
drugih: djeteta koje zahtijeva
posebnu paznju, prijatelja kojemu je
potreban odusak ili utjeha,
poslovnog putovanja s kolegama ili
susjeda koji trazi podrSku. Vanjska
tiSina nije uvijek ostvariva.

Alj, kao i svaka druga zaljubljena
osoba, uvijek mozZemo njegovati Zelju
za intimnim dijalogom s
Gospodinom. Trudimo se osjecati da
nas prati u nasim svakodnevnim
zadacima i u svakom susretu s
ljudima koje nam postavlja na put.
»Mi djeca BoZja moramo biti
kontemplativni”, rekao je sveti
Josemaria, ,Jjudi koji, usred buke

.....

trajnom razgovoru s nasim



Gospodinom, ljudi koji znaju gledati
na njega kao Sto gledaju Oca, kao Sto
gledaju Prijatelja, kojega ludo
vole.”[4]

Molitva i rad: jedna te ista
stvarnost

U jednom od svojih pisama,
utemeljitelj Opusa Dei je napisao:
,Bitni dio ovog posla — posvecenje
obi¢nog rada — koji nam je Bog
povjerio je dobro izvrSenje samog
posla: njegovo ljudsko savrsenstvo,
marljivo ispunjavanje svake
profesionalne i druStvene
duZnosti.” [5] Iz tog razloga, kada je
govorio o obicaju posvecivanja
vremena poslijepodnevnom radu,
sveti Josemaria je savjetovao
izbjegavanje rasprsivanja napora u
mnoStvu malih aktivnosti. Umjesto
toga, poticao je prihvacanje
mrtvljenja koja ,,0laksavaju
intenzivno, vjerno, potpuno i
ljubavlju ispunjeno obavljanje naSeg



redovnog posla.”[6] Prioritet ove
prakse je, dakle, stvoriti uvjete za
obavljanje dobrog rada, Sto je prvi
korak prema tome da ga posvetite i
prinesete Gospodinu. ,,Oni koji su
pobozni, s poboZznoscu liSenom
afekta, savrSeno obavljaju svoju
profesionalnu duznost, buduci da
znaju da je njihov posao molitva
uznesena Bogu.”[7]

U tom smislu, nastojanje da
prihvatimo tiSinu moZze biti
neprocjenjiv saveznik za Zivljenje
duha poslijepodnevnog rada i
profesionalno izvrsavanje nasih
obaveza. TiSina povremeno nece
nuzno znaciti odsutnost vanjske
buke, jer to nije uvijek moguce.
Umjesto toga, odnosi se na
izvrSavanje naSih zadataka s mirom i
fokusom koji zahtijeva svaka uloga.
,Cesto zavrsimo jedan zadatak samo
da odmah podignemo telefon i
obavimo nesto drugo. Zivimo u
stalnom pokretu, a to ne pomaze -



vodi u povrsnost. TiSina produbljuje
srce.”[8] Multitasking, Zurba i stalna
borba s problemima stvaraju
unutarnju buku koja otezava dobar
rad, a time i posvecenje tog rada. S
druge strane, usmjeravanje pune
pozornosti na zadatak koji je pred
nama, svjesni Gospodinovog pogleda
punog ljubavi na nama u svakom
trenutku, pomaZe nam donijeti
Njemu slavu kroz nas rad.

Kontemplativni duh, Sto znaci Zelja
da cijeli dan pretvorimo u molitvu,
ne udaljava nas od naSih obaveza.
Naprotiv, potiCe nas da svaki
konkretni zadatak dobro obavimo iz
ljubavi prema Bogu i sluzenja
drugima. Na taj nacin, aktivnost koja
bi inace mogla proci nezapazeno
dobiva boZansko, vjeCno znacenje jer
postaje dijalog s Gospodinom. Sveti
Josemaria je Cesto govorio da ne
pravi razliku ,,izmedu molitve i rada:
sve je kontemplacija i apostolat.”[9]
BlaZeni Alvaro del Portillo,



razmisljajuci o ovoj ideji, primijetio
je da nas utemeljitel]j ,ne zna kada
moli ili kada radi jer je za njega to
dvoje na istoj razini i stapaju se u
jedno.”[10]

ProZivjeti vrijeme poslijepodnevnog
rada na ovaj nacin postaje, da tako
kaZemo, odli¢an trening za
produljenje kontemplativnog duha
kroz cijeli dan. Na taj nacin nas$ rad
,ne skrece misli s Boga, vec jaCa nasu
Zelju da ¢inimo sve za Njega, da
zivimo za Njega, s Njim i u
Njemu.”[11] Cak i kada ovo vrijeme
nije posveceno radu — mozda zato $to
nam je radni dan zavrsio, na pauzi
smo ili uzivamo u danu odmora —
svakoj aktivnosti moZemo pristupiti s
unutarnjom tiSinom i
kontemplativnim duhom. Ovo
priprema nasa srca za nase vrijeme
molitve kasnije tijekom dana,
omogucujuci nam da dodemo pred
Boga smirenih umova i srca vec
usmjerenih na Njega, jer smo mu se



vecC okrenuli tijekom posljednjih
nekoliko sati.

Tada mentalna molitva postaje
nastavak dijaloga koji smo vodili s
Gospodinom tijekom dana, osobito
tijekom intenzivnijeg
poslijepodnevnog rada. Zahvaljujuci
ovim trenucima meditacije, ,,moci
¢cemo cijeli dan pretvoriti u
neprekidno slavljenje Boga, na
prirodan nacin i bez ikakvog
vanjskog isticanja. Kao Sto zaljubljeni
uvijek misle jedni na druge, tako
¢emo i mi biti svjesni Bozje
prisutnosti.”[12]

TiSina za uZivanje

DYA Residence je bio aktivan dvije
godine kada je sveti Josemaria,
noseci svu tezinu formativnih
aktivnosti za mlade ljude, zamolio
neke od svoje djece da mu pomognu
u ovom zadatku. Kako bi ih
pripremio, napisao je upute
sazimajuci kljucCne ideje koje ce



nadahnuti njihov apostolski rad s
mladi¢ima sv. Rafaela. Medu
osobinama koje je smatrao vaznima
njegovati u rezidenciji bila je ljubav
prema tisini: ,NaSi studenti moraju
zapamtiti da njihova Sutnja znaci
molitvy, rad i ostalo. Nakon
veCernjeg komentara, bit Ce veca
tiSina do mise sljedeceg dana.”[13] Za
svetog Josemariju ta Sutnja nije
prvenstveno bila stvar discipline ili
reda, vecC prostor za disanje za
molitvu i misu sljedeceg dana:
»,UZivamo u njemu i ono postaje
neizostavno.”[14]

Cesto osje¢amo potrebu povisiti glas
da nas se Cuje, vjerujuci da je to
jedini nac¢in da privuemo pozornost
ili da svoju poantu ucinimo
uvjerljivijom. Bog, medutim, radi na
suprotan nacin. Dok je njezna tiSina
sve obavijala, tvoja je svemocna rijec
s neba skocila, pripovijeda Knjiga
Mudrosti (18,14-15). U tiSini Stalice, a
ne u guzvi gostionice, Bog je postao



dijete. Za razliku od stila Zivota kojim
dominira stalna stimulacija, Isus nas
poziva da trazimo tiSinu i
distanciramo se od buke.

Ponekad dan mozemo zavrsiti
uznemireni ili nemirni, boreci se da
shvatimo situaciju dok idemo u
krevet. U drugim prilikama dodemo
na vecCer zadovoljni kako je sve
proslo ili ispunjeni radoScu. Ovi
trenuci se mogu donijeti Gospodinu u
noc¢noj molitvi, ponovno se osvrcéuci s
Njim na emocije koje su uzburkale
nasa srca. Nevolje i zbunjenost od
ranije tijekom dana mogu se pretociti
u melodiju kada se uzmu u obzir uz
ostale "note" dana. I radosti dobivaju
potpunije znacenje: nisu izolirani
trenuci nego dio pjesme sebedarja. A
ta melodija nije nesto Sto namecemo
na temelju svojih oCekivanja, nego
sklad koji otkrivamo sluSajuci Bozji
glas u tisini.



Filozof je jednom primijetio: ,,Svi
problemi ¢ovjeCanstva proizlaze iz
covjekove nesposobnosti da mirno
sjedi u sobi sam."[15] Noc je prilika
da udemo u najdublju sobu nase
nutrine - mjesto ,,gdje velike tajne
prolaze izmedu Boga i duSa.”[16]
Cinedi to, odmicemo se od povrsnosti,
otvarajuci ,unutarnji prostor u
samim nasim dubinama kako bismo
omogucili Bogu da ondje prebiva,
tako da njegova rijeC ostane u nama i
da se lJjubav prema njemu ukorijeni
u nasSim umovima i srcima i tako
nadahnjuje nas zZivot.”[17]

Ova nam navika moze pomoci rasti u
zelji da zivimo blisko s Isusom,
blagom za koje smo prodali sve Sto
smo imali (usp. Mt 13,44). Srce treba
samocu da bi se procistilo i nahranilo
jedinom stras¢u koja ga istinski
oslobada. Tu Zelju izraZavamo u
molitvi i misi sljedeceg dana. Ba$ kao
Sto postajemo uzbudeni kad se bliZi
nesto dugo iSc¢ekivano, noc je prilika



da obnovimo €eZnju za ovim
dvostrukim susretom s Bogom. Ta je
Ceznja dublja od obi¢nog prolaznog
entuzijazma; to je milost koja
oblikuje naSe Zivote. Za svetog
Josemariju ovo je razdoblje bilo
neophodno: bilo je to vrijeme
njegovanja ideala koji je dao smisao
njegovu Zivotu, poziva koji je Bog
stavio u njegovo srce. To je vrijeme
da potaknemo Isusov vlastiti stav na
kraju napornog dana, kada je Zudio
biti sam sa svojim Ocem.

KoKk

Isus je naucio cijeniti ove trenutke
tiSine kod kuée u Nazaretu. Doista, u
Evandelju nije zapisana niti jedna
rijeC svetoga Josipa: on je bio ¢ovjek
kojemu je sluSanje bilo na prvom
mjestu. Svojom pozornoscu
prepoznao je Bozji glas u andelovoj
poruci (usp. Mt 1,20-24). Marija je u
svom srcu razmisljala o svemu $to se
dogodilo; i o ¢udu oko rodenja



njezina Sina (usp. Lk 2,19)io
nerazumijevanju koje je osjetila na
njegov odgovor kad su ga nasli u
hramu (usp. Lk 2,51). Trebalo joj je
vremena da uZiva u tim dogadajima,
da otkrije melodiju koju je Bog utkao
kroz njezine radosti i neizvjesnosti.

I Isus je zapoceo svoje javno
djelovanje tek nakon trideset godina
Sutnje i skrovitog Zivota — vremena
rada i kontemplacije u kojem je
rastao u mudrosti i dobi te u milosti
Boga iljudi (Lk 2,52).

[1] Papa Benedikt XVI., audijencija, 7-
I11-2012.

[2] Usp. Put, 304.

[3] Don Javier, Obiteljska pisma (IV),
1-1X-1997, br. 222.

[4] Kovacnica, br. 738.



[5] Sveti Josemaria, Pismo 24, br. 18.

[6] Sveti Josemaria, Cronica, 1967.,
str. 788.

[7] Kovacnica, br. 739.

[8] Papa Franjo, audijencija, 15.-
XII.-2021.

[9] Naputak 19-111-1934, bilj.35.

[10] Don Alvaro, komentar na
Instruccion 8-XI1-1941, biljeska 38.

[11] U Dijalog s Gospodinom, br. 190.
[12] Susret s Kristom, br. 119.

[13] Naputak 9-1-1935, br. 169.

[14] Ibid, biljeSka 115.

[15] Pascal, Pensées, br. 139.

[16] Sveta Terezija Avilska,
Unutrasnjost dvorca, L, br. 14.



[17] Papa Benedikt XVI., audijencija,
7-111-2012.

José Maria Alvarez de Toledo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tisina-kontemplativne-
duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/
(8.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tisina-kontemplativne-duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tisina-kontemplativne-duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tisina-kontemplativne-duse-vrijeme-poslijepodneva-i-noci/

	Tišina kontemplativne duše: vrijeme poslijepodneva i noći

