
opusdei.org

Temelj naše svetosti

Sveti Josemaria je često rekao:
"Naše uobičajene aktivnosti
nisu nevažna stvar. Točnije, oni
su sami temelj na kojem se naša
svetost formira nudeći nam
neprestanu mogućnost
susretanja Boga, hvaljenja i
veličanja Boga kroz naš
intelektualni ili fizički rad.“

15.05.2014.

Između svih povremenih aktivnosti
koje mogu biti posvećene, dnevni
poslovi drže najvažnije mjesto u
učenju Sv. Josemaríje. Stalno je



upozoravao da posvećivanje poslova
„jest, kao što i je bila, temelj prave
duhovnosti za ljude koji su kao mi,
posvećeni da priđu bliže Bogu, a koji
su u isto vrijeme potpuno uključeni u
povremene poslove.“[1]

Kako je inzistirao: „jedini cilj Opusa
Dei je uvijek bio ukazati da postoje
muškarci i žene svih rasa i socijalnih
stanja koji nastoje voljeti i služiti
Gospodinu i ostatku čovječanstva
svojim radom i svojim djelovanjem
usprkos stvarnostima i interesima
svijeta.“[2]

Ovo učenje Sv. Josemaríe je
konkretna osobitost Božjeg
otkrivenja njemu, 2. listopada 1928.
godine. To nije samo način pristupa
posvećivanju povremenih poslova
nego je pravi i specifičan način u
duhu Opusa Dei. Od čovjekova
postanka, naš ljudski zadatak je rad,
„nadnaravni poziv za svetost i
apostolat prema duhu Opusa Dei



potvrđuje ovaj ljudski poziv za rad…
jedan od osnovnih znakova ovog
poziva je baš odluka o ostajanju u
ovom svijetu i obavljanju posla što
savršenije (uzimajući u obzir,
naravno, naše osobne nesavršenosti),
iz ljudskog i nadnaravnog
stajališta.“[3]

PROFESIONALNO DJELOVANJE

„Naše uobičajene aktivnosti nisu
nevažna stvar. Točnije, oni su sami
temelj na kojem se naša svetost
formira nudeći nam neprestanu
mogućnost susretanja Boga,
hvaljenja i veličanja Boga kroz naš
intelektualni ili fizički rad.“[4] U
ovom odlomku, kao i u drugim
prigodama, Sv. Josemaría koristeći
izraz „temelj na kojem se naša
svetost formira“ odnosi se na vrijeme
za rad i vrijeme za posvećivanje
rada. Raditi, zato jer je sam materijal
temelja rada, ali raditi na
posvećivanju posla jer sam posao



nije dovoljan ako nije posvećen i ne
može služiti kao temelj u potrazi za
svetosti.

Posao kojeg Sv. Josemaría razmatra
kao temelj duhovnog života nije bilo
kakva vrsta aktivnosti. On ne
uključuje zadatke koji se izvode da bi
se njegovali interesi nego zbog
drugih razloga, čak iako su učinjeni
iz potrebe i ako su zahtijevali trud.
To je naročito pitanje profesionalnog
djelovanja: javno priznato djelovanje
-manus publicum- koji pojedinac
obavlja u društvu kao aktivnost koja
oblikuje, služi i gradi društvo. Takvo
djelovanje nosi svoje zadatke i
odgovornosti, ali i prava, uključujući
pravo na poštenu naknadu za rad.
Profesionalno djelovanje je, na
primjer, ono arhitekta, stolara,
učitelja ili posao u kući.

Na određeni način, prema
svećeničkoj službi se također može
odnositi kao profesionalnom



djelovanju (Sv. Josemaría se odnosi
tako s vremena na vrijeme[5]) ako je
to javni zadatak u službi svih duša, a
posebice, u službi posvećenja običnih
vjernika u ispunjenju njihovog
profesionalnog djelovanja kako bi
pridonijeli izgradnji društva u
kršćanskom duhu. Ova zadaća
zahtijeva suradnju običnog i
crkvenog svećeništva. Iako je
svećeništvo samo po sebi sveta
služba, svet a ne grešan zadatak, to
ne mora odmah značiti da je osoba
koja obavlja tu funkciju sveta.
Svećenik se također mora boriti da se
posveti u svojoj službi, prema tome i
on također može posvetiti svoj posao,
kako osnivač Opusa Dei smatra,
obavljajući ga „istinskom
svećeničkom dušom i u cijelosti
svjetovnim mentalitetom.“[6]

Također valja spomenuti da je
ponekad Sv. Josemaría koristio izraz
„profesionalno djelovanje“ da opiše
bolest, starost ili neku situaciju u



životu koja crpi energiju koju bi
pojedinac u suprotnom uložio u svoj
poziv. Takav slučaj bi bio, na primjer,
slučaj osobe koja traži zaposlenje. U
odnošenju na ove situacije kao
„profesionalnom djelovanju“, on
razjašnjava da oni koji se nađu u
takvim okolnostima trebaju
odgovoriti na njih kao na
profesionalne zadatke koje treba
posvetiti. Samo ljubav Božja vodi nas
u ispunjavanju naših profesionalnih
dužnosti što savršenije možemo.
Tako osoba u bolesti, uz Božju ljubav
i sa apostolskim namjerama može
prihvatiti zahtjeve medicinskog
postupka, vježbanja ili dijete te
postati „dobar pacijent“ pokoravajući
se od točke u kojoj postane jedno s
Isusom Kristom, poslušan do smrti,
čak i smrti na križu.[7] Prema tome,
kada dođu, „bolest ili starija dob
postaju profesionalnim djelovanjem.
Tako potraga za svetosti, u skladu sa
Duhom poziva, nije prekinuta nego



podržana temeljem kojeg čini
profesionalno djelovanje.[8]

Međutim, izraz „profesionalno
djelovanje“ se inače koristi za
opisivanje građanskog poziva, a ne u
situacijama kada se koristi kao
usporedba. „Profesionalno
djelovanje“ u pravom i osnovnom
smislu je ono što čini temelj ili
središnju točku posvećivanja u duhu
Opusa Dei.

GOBLEN SVAKODNEVNOG ŽIVOTA

Obitelj, profesionalne i društvene
dužnosti tvore „goblen“ koji čini
neobrađeni materijal posvete i
apostolski teren za obične vjernike.
Taj goblen može biti tkan na mnoge
načine. Jedna od glavnih osobitosti
učenja Sv. Josemaríe jest da su obitelj
i društveni zadatci usmjereni oko
profesionalnog djelovanja, temeljnog
faktora društva za klasificiranje
svojih građana.[9]



Posvećivanje u središtu svijeta
zahtjeva posvećivanje tog svijeta „iz
srca civilnog društva, da se ispuni
izreka Sv. Pavla: instaurare omnia in
Christo- obnoviti sve u Kristu.“[10]
Obavljanje te zadaće zahtjeva
posvećivanje obitelji, „početka i
osnove ljudskog društva“ i „njene
izvorne i ključne stanice“.[11] Ali
društvo nije samo zajednica obitelji
isto kao što ni tijelo nije samo spoj
stanica.

Tijelo društva ima svoju raspodjelu i
strukturu, život osobit samo za
društvo. Da bi društvo proželi
kršćanskim duhom, osim
posvećivanja obitelji, potrebno je
posvetiti društvene odnose, stvarati
ozračje prijateljstva i uslužnosti,
potrebno je davati kršćanski prizvuk
životnom stilu, modi i zabavi. Unatoč
tome, raznolike profesionalne zadaće
su ono što radikalno oblikuje
društvo, njegovu organizaciju i život



dubinski utječući na obitelj i
međuljudske odnose.

Posvećivanje profesionalnog djela
(zajedno sa posvećivanjem obitelji i
društvenog života) nije samo nužno
za oblikovanje društva u skladu sa
Božjom voljom nego ono tvori i
temelj za goblen koji ova tri pojma
čine. Zaduženja profesionalnog
djelovanja nisu važnija od obitelji i
društvenih zadataka već ona služe
kao potpora za obitelj i društvenu
povezanost. Važnost ili prioritet
nekog zadatka ovisi o poretku
milosti, bez obzira radi li se o
profesionalnom, društvenom ili
obiteljskom zadatku.

Posao također može biti temelj
cjelovitog duhovnog života jer je to
područje za postizanje savršenstva
kroz vježbanje vrlina na način
poseban za profesionalno djelovanje
u skladu s pravednim poslovnim
odnosima, dužnostima i marljivosti u



nečijem poslu iskazujući hrabrost,
postojanost, odanost i strpljenje. A
sve u svrhu služenja za dobrobit
obitelji i kršćanskog viđenja
društvenog poretka.

Spoj ova tri elementa je ono na što se
Sv. Josemaría odnosi kada nas poziva
da razmislimo o tome da „posao jest
oruđe kojim se svaka osoba umeće u
društvo, sredstvo pomoću kojeg
nalazimo mjesto u ansamblu ljudskih
odnosa, instrument koji dodjeljuje
položaj i mjesto u ljudskom društvu.
Profesionalno djelovanje i postojanje
u ovom svijetu su dvije strane istog
novčića, dvije zbilje koje međusobno
trebaju jedna drugu te je nemoguće
razumjeti jednu zanemarujući
drugu.“[12]

PROFESIONALNI POZIV

Pošto je rad temelj duhovnog života
Opusa Dei možemo razumjeti zašto
„naš profesionalni poziv nije samo



običan dio već osnovni dio našeg
nadnaravnog poziva.“[13]

„Profesionalni poziv“ pojedinca
proizlazi iz mnoštva čimbenika:
kvaliteta i talenata koje primamo od
Boga; osobitih dužnosti koje su
stavljene pred nas da ih ispunimo;
potreba naše obitelji i našeg društva;
stvarnih mogućnosti u izboru
konkretne karijere. Svi ovi faktori, a
ne samo naše želje i htjenja, su ono
što čine „profesionalni poziv“
pojedinca. Naziva se „pozivom“ jer je
to spoj čimbenika koji predstavljaju
poziv od Boga kako bi odabrali
najprikladniji materijal za naše
posvećenje i apostolat.

Sv. Josemaría piše da nikad ne bismo
trebali zaboraviti da je naš
profesionalni poziv dio Božjeg poziva
„da dosegnemo svetost i pomognemo
drugima učiniti isto.“[14] Također
napominje da „ako u bilo kojem
trenutku profesionalni poziv postane



prepreka… ako iscrpljuje pojedinca
do granica koje sprječavaju unutarnji
život ili vjerodostojno ispunjenje
dužnosti pojedinca… postaje jasno da
to više nije Božji poziv jer prestaje
biti i profesionalni poziv.“[15]

Naš profesionalni poziv je dijelom
određen zbog posebne situacije te
zbog toga nismo pozvani izvršavati
fiksirano i predodređeno djelovanje
neovisno o okolnostima.
„Profesionalni poziv je nešto što se
konstantno oblikuje tijekom našeg
života. Često se događa da osobe koje
započnu neki pravac školovanja
naknadno otkriju da su nadareniji za
druge poslove te mijenjaju karijere;
ili pak na kraju odabiru
specijalizaciju u drugom polju
znanosti od predviđenog; ili
pronalaze cjelovit zadatak u sklopu
odabrane profesije, novo područje
rada, koje omogućuje poboljšanje
društvene situacije obitelji ili može
učinkovito pridonijeti dobrobiti



zajednice; ili, ako je obvezan zbog
zdravstvenih razloga, pojedinac
mijenja profesiju i okolinu.“[16]

Profesionalni poziv je poziv za
ispunjavanje osobite funkcije u
društvu, ne bilo koje nego unutar
dometa mogućnosti, najprikladnije
funkcije u potrazi za svetosti i
apostolatom kroz rad pojedinca.
Ispunjavajući profesiju osoba
„zarađuje za život, uzdržava obitelj,
pridonosi općoj dobrobiti te razvija
svoju osobnost.“[17]

Ne bismo trebali lako donositi
mišljenja kao da su svima
mogućnosti bile jednake, a ne bismo
trebali ni odlučivati površno, vođeni
samo našim osobnim prednostima i
karijerama. Kriterij za odabir trebala
bi biti ljubav prema Bogu i svim
dušama: služenje koje možemo
ponuditi da bi efikasnije proširili
Božje Kraljevstvo i za daljnji ljudski



napredak, odužujući se za sve talente
i sposobnosti koje su nam dane.

***

Kada je temelj sigurno postavljen
kuća se gradi bez straha da će se
srušiti. Kada je naše djelovanje
čvrsto postavljeno u Božanskom
očinstvu, kada je to djelovanje
djelovanje sina ili kćeri Božje onda je
to „Božje djelo“ kao Kristovo djelo-
otvaramo goblen svakidašnjeg života
prema Božjoj milosti. Ali ako temelj
nedostaje, kako možemo prožeti
društvo kršćanskim duhom? Ako je
temelj trošan, ukošen ili neravan, što
znači kakvoća betona od kojeg je
izgrađen?

Ako se djelovanje sukobljava sa
obitelji i društvenim dužnostima, čak
i do stanja da izaziva umrtvljenje,
trebamo se pitati: što nam znači kuća
bez temelja? Povrh svega, ako je
djelovanje izvan svojih temelja,
Božanskog očinstva, ako nije



posvećeno, kakav smisao može imati
za kršćanina?

„Zatražimo našeg Učitelja Isusa za
milost, molimo Ga da nam pomogne
otkriti, u ovom trenutku, Božanski
naum koji pretvara naše
profesionalno djelovanje u temelj na
kojem se naš poziv za svetosti
odmara i nastaje. U Evanđelju
nalazimo da je Isus bio poznat kao
faber, filius Marie - radnik, sin
Marijin. Tako dakle i mi, sa svojim
svetim ponosom, moramo dokazati
djelima da smo radnici, muškarci i
žene koji zbilja rade!“[18]

J. Lopez

[1] Sv. Josemaria, Prijatelji Božji, br.
61

[2] Sv. Josemarija, Razgovori, br. 10



[3] Isto, br. 70

[4] Prijatelji Božji, br. 81

[5] Prijatelji Božji, 265

[6] Josemaría , Pismo , 28. ožujka
1945. , br . 3

[7] Fil 2:8

[8] Sveti Josemaría, bilješke iz
njegove propovijedi , citira Ernsta
Burkharta i Javiera Lopeza,
svakodnevni život i Svetost u nastavi,
Josemaría, Madrid 2013. , sv . III , str .
165 .

[9] Usp. Vida Cotidiana y en la
santidad enseñanza de San
Josemaría , Madrid 2013. , sv . III , str
222 ff .

[10] Sveti Josemaría , Pismo 14.
veljače 1950. , br . 20 , naveo je Ernst
Burkhart i Javier Lopez , Vida
Cotidiana y en la santidad enseñanza
de San Josemarije , Madrid 2013., sv .



1 , str. 81 . Citat iz sv. Pavlal je Ef
1,10 .

[11] Drugi vatikanski sabor, Dekret o
apostolatu laika, Apostolicam
actuositatem, 11 .

[12] Sveti Josemaría, Pismo, 6.
svibnja 1945., br. 13, citirao je Ernsta
Burkharta i Javiera Lopeza , Vida
Cotidiana y en la santidad enseñanza
de San Josemarije , Madrid 201. , sv .
III, str. 161 .

[13] Sveti Josemaría, tekst od 31.
svibnja 1954 . citirao je Jose Luis
Illanesa u La sanctificacion del
trabajo, Palabra, Madrid 1981., st . 42

[14] Sveti Josemaría, Pismo, 15.
listopada 1948. , br . 7 , citirao je
Ernsta Burkharta i Javiera Lopeza ,
Vida Cotidiana y en la santidad
enseñanza de San Josemarije, Madrid
2013., sv . III, str. 180 .

[15] Ibid.



[16] Ibid., br. 33.

[17] Razgovori, br. 70.

[18] Prijatelji Božji, br. 62 (citat Mk
6:3)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/temelj-nase-svetosti/
(2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/temelj-nase-svetosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/temelj-nase-svetosti/

	Temelj naše svetosti

